
Трактат
о пробуждении веры в Махаяну



ПРЕДИСЛОВИЕ

Предлагаемый читателю трактат является одним из фундаментальнейших текстов ки-
тайской (и всей дальневосточной) буддийской традиции. Он оказал огромное влияние на
все собственно китайские буддийские школы, прежде всего на Хуаянь и Чань, и уже вско-
ре после своего создания стал одним из самых (если не самым) часто комментируемых и
изучаемых в Китае, Корее и Японии буддийских трактатов.

Традиция утверждает, что он был написан в Индии знаменитым мыслителем и поэтом
Ашвагхошей (кит. Ма-мин) и переведен на китайский язык переводчиком и проповедни-
ком буддизма Парамартхой (499–569) в 550 г. Однако в настоящее время существуют се-
рьезные основания считать, что «Шастра» была создана в самом Китае и лишь приписа-
на Ашвагхоше. Косвенно подтверждает это предположение и то, что в настоящее время
не только не существует санскритского текста трактата, но неизвестен и его тибетский
перевод. Таким образом, китайский текст «Шастры» является единственным известным
в настоящее время. Правда, существует еще одна китайская же версия «Трактата о про-
буждении веры», представляющая собой его перевод с санскрита, выполненный в VII в.
Шикшанандой. Однако, скорее всего это был перевод с обратного перевода текста (с ки-
тайского на санскрит), принадлежащего знаменитому философу, переводчику и паломни-
ку Сюань-цзану (602–664). Существенно, что этот перевод на санскрит и был выполнен
Сюань-цзаном именно потому, что он выяснил, что столь важный для китайской тради-
ции текст совершенно неизвестен в Индии. «Махаяна шраддхотпада шастра» тем не менее
имеет форму классического индийского философского трактата и весьма трудна для пе-
ревода из-за своего предельного лаконизма.

Теоретической основой учения «Трактата о пробуждении веры» является позднемаха-
янская доктрина Татхагатагарбха (Вместилище Татхагаты, кит. жулай цзан). Данная док-
трина, сформулированная в ряде сутр («Татхагатагарбха сутра», «Махапаринирвана сут-
ра», «Шрималасимханада сутра» и др.), была осмыслена в сочинении «Ратнаготра виб-
хага» (или «Уттаратантра», кит. «Баосин лунь») — «Трактате о драгоценной природной
сущности». Доктрина Татхагатагарбха представляет собой максимально онтологизиро-
ванный вариант буддийской философии, подводящей онтологическую базу под философ-
скую психологию буддизма. С другой стороны, доктрина Татхагатагарбха подчеркивает и
обосновывает тезис об изначальной наделенности человека природой Будды. Все это было
весьма созвучно тому направлению, которое уже приняла эволюция буддийской мысли в
Китае в VI в.

Одним из важнейших вопросов, рассматривающихся в «Шастре», является проблема
соотношения пробужденного (просветленного) и омраченного аспектов сознания. Суще-
ственной стороной этой проблемы был вопрос о субъекте заблуждения (неведения), кото-
рый решается автором текста вполне диалектически, поскольку таковым субъектом объ-
является само субстратное сознание, а Татхагатагарбха провозглашается субстанциаль-
ной основой мира рождений-смертей (санскр. сансары).

К «Шастре» вКитае и других дальневосточных странах былонаписаномножество ком-
ментариев, наиболее важными из которых могут считаться комментарии третьего патри-
арха школы Хуаянь Фа-цзана (643–712), Хуэй-юаня (532–592) и корейского монаха Вонхё
(617–686). На «Шастру», как на высокий авторитет, ссылались практически все чаньские и
хуаяньские мыслители.

Текст «Шастры» переводился на европейские языки (дважды — на английский:
Д. Т. Судзуки и Ёсито Хакэда). Полный перевод трактата на русский язык публикуется
впервые (перевод некоторых фрагментов текста ранее был опубликован Н. В. Абаевым
[Чань-буддизм и культурно-психологические традиции в средневековом Китае. Новоси-
бирск, 1989, с. 247–256]).

Е. А. Торчинов

2



I. О ПЯТИ РАЗДЕЛАХ

Поклоняюсьтому, кто в своей жизни1 совершил все наилучшие деяния, возмож-
ные в пространстве десяти сторон света, тому, кто наделен всеведением и
чья телесность2 беспрепятственно свободна, спасителю3 мира, наделенному
великим состраданием.

Также поклоняюсь знамению его сути, морю дхармовости и истинной реально-
сти4, вместилищу неизмеримой благости заслуг. Также поклоняюсь тем, кто
совершенствуется в истине.

Да исчезнут у всех живых существ сомнения, да отвергнут они все дурные при-
страстия, да возникнет истинная вера в Beликую Колесницу, и семя, взращен-
ное Буддой, да не погибнет никогда.

Трактат гласит: Есть Учение5, которое может взрастить корень веры в Махаяну6. По-
сему следует объяснить его. Объяснение содержит пять разделов, а именно: 1) о причине
написания трактата; 2) об установлении смысла объясняемого7; 3) о разъяснении смысла;
4) о вере и практике совершенствования; 5) о пользе, приносимой практикой.

II. РАЗДЕЛ О ПРИЧИНЕ НАПИСАНИЯ ТРАКТАТА

Вначале следует разъяснение причины.

Вопрос: По какой причине создан этот трактат?
Ответ: Таких причин насчитывается восемь.
Первая причина основная. Она заключается в желании освободить живые существа

ото всех страданий, дабы они могли достичь высшей и совершенной радости8. Посему
трактат написан отнюдь не ради мирской славы, выгод или честолюбия.

Вторая причина заключается в моем желании разъяснить основополагающий смысл
учения Татхагаты9 и добиться того, чтобы живые существа понимали его правильно и не
впадали в заблуждение.

Третья причина заключается в том, чтобы живые существа, благие корни которых со-
зрели, следовали бы учению Махаяны и не отступали бы с Пути благой веры.

Четвертая причина заключается в том, чтобы способствовать совершенствованию
истинного сознания10 живых существ, чьи благие корни еще слабы и некрепки.

1 Данное вступление, аналогичное мангала-шлоке брахманистских текстов Индии, представляет собой
расширенную форму поклонения Трем Драгоценностям (кит. сань бао; санскр. триратна) буддийского уче-
ния — Будде, Дхарме и Сангхе. В первой части вступительных стихов речь идет о Будде.

2 Телесность — условный перевод иероглифа сэ, обычно передающего санскритский термин рупа — «ма-
терия», «чувственное», «воспринимаемое зрением».

3 В тексте употреблен иероглиф цзю—«спасать». «Спаситель мира» (кит. цзюши) в данном случае является
точным переводом соответствующего китайского выражения.

4 Дхармовость (кит. фа син; санскр. дхармата) — имеется в виду сущностная природа всех дхарм, пони-
маемая в дальневосточной буддийской традиции как «природа Будды» (кит. фо син). Истинная реальность
(кит. чжэнь жу; санскр. бхутататхата) — реальность как она есть в действительности, вне и помимо ре-
флектирующего сознания, дословно: «истинная таковость».

5 Учение — Дхарма (кит. фа), дословно в китайском переводе — «Закон».
6 Здесь употреблен не обычный китайский перевод слова «Махаяна» — да чэн, да шэн, т. е. «Великая Ко-

лесница», — а транскрипция мохэянь.
7 Имеется в виду обзорное изложение основного содержания «Трактата».
8 Радость (кит. лэ) — китайский аналог санскритского слова сукха (блаженство).
9 Татхагата—один из важнейших эпитетов Будды, переводимый с санскрита или «ТакПриходящий» (tatha

gata), или «Так Уходящий» (tatha agata), что обычно в махаянских текстах интерпретируется как «Ушедший
в Истинную Реальность — таковость» или «Пришедший из Истинной реальности». На китайский язык это
слово переводится однозначно: «Так Приходящий» (кит. жу лай).

10 Истинное Сознание (кит. синь синь). Иероглиф синь, переведенный здесь как «истинный», дословно озна-
чает «верный», «заслуживающий доверия» и является китайским аналогом санскритского шраддха (вера),
т. е. понятия, вынесенного в заглавие «Трактата». Однако дословный перевод— «верующее сознание»— внес
бы в перевод чуждые тексту христианские коннотации, почему от него и решено было отказаться.

3



Пятая причина заключается в желании показать правильный метод11, ведущий к уни-
чтожению препятствий дурной кармы, благосохранению сознания, отдалению всех за-
блуждений и лености и избавлению ото всех ложных учений.

Шестая причина заключается в желании показать практические методы прекращения
заблуждений и созерцания12, способствующие исправлению сознания и простых людей13,
и последователей двух Колесниц14 и избавлению от недостатков.

Седьмая причина заключается в желании показать метод сосредоточенного памятова-
ния15, дабы овладевшие им смогли бы вновь родиться во время жизни Будды16 и непре-
менно утвердились бы во благе, не сходя с Пути истинного сознания.

Восьмая причина заключается в желании показать пользу изучения данного трактата
и подвигнуть к поиску пробуждения.

Вот каковы причины, из-за которых написан этот трактат.

Вопрос: Но ведь и в сутрах17 содержится учение об этом, зачем же еще раз надо оста-
навливать на нем внимание?

Ответ: Хотя в сутрах и содержится учение об этом, корни способностей и поступков
живых существ в наши дни отличаются от тех, что были во времена создания сутр. Их спо-
собности воспринимать учение и распознавать причины также разнятся. Можно сказать,
что, когда Татхагата был в мире, само его пребывание в нем благодетельствовало корни
живых существ. Когда он проповедовал, будучи наипревосходнейшим по облику, уму и
деяниям18, все люди, независимо от различий между ними, слышали его совершенный го-
лос и все понимали. Поэтому тогда не было нужды в таких трактатах.

После исчезновения19 Татхагаты были такие живые существа, которые могли, благо-
даря своим собственным силам, много слушать и достичь понимания всего; были такие
живые существа, которые, благодаря своим собственным силам, могли слушать мало, но
много понимать; были такиеживые существа, которые не имели силымудрости и поэтому
нуждались в обширных истолковывающих трактатах, чтобы обрести понимание. Но были
среди них и такие живые существа, которые приходили в замешательство от многослов-
ных обширных трактатов и сердца которых радовались текстам, содержащим мало слов,
но заключавшим в себе много смысла, и только благодаря таким сочинениям они могли
достичь понимания.

Таким образом, данный трактат стремится охватить и обобщить безграничный смысл
обширнейшего и глубочайшего Учения Татхагаты. Поэтому и составлен этот трактат. За-
кончен раздел о причине написания трактата. Теперь следует раздел, устанавливающий
смысл объясняемого.

11 Правильный метод (кит. фан бянь; санскр. упайя) — методы совершенствования и способы, используе-
мые бодхисаттвами для спасения живых существ. Коррелятом упайя является мудрость, праджня (кит. ба-
ньжо, божо, чжи).

12 Прекращение заблуждений и созерцание (кит. чжи гуань; санскритский аналог — шаматха-випашья-
на) — весьма важные термины буддийской психотехники, описывающие две операции с сознанием созерца-
теля: его успокоение, минимализация его аффективности, и анализ его содержания. В буддизме китайской
школы Тяньтай эти понятия приобрели дополнительный философский смысл, став важнейшими категори-
ями тяньтайской буддийской мысли. Ср. название одного из основных трактатов тяньтайского мыслителя
Чжи-и (VI в.) «Мохэ чжи гуань» («Маха шаматха-випашьяна») — «Великое прекращение заблуждений и со-
зерцание».

13 Простые люди (кит. фань фу) — имеются в виду т. н. притхагджана, миряне, не являющиеся сознатель-
ными последователями того или иного направления буддизма.

14 Две Колесницы (кит. эр чэн, эр шэн) — Хинаяна и Махаяна.
15 Сосредоточенное памятование (кит. чжуань нянь)— аналог санскритского смрити; в данном случае один

из видов созерцания, специально рассматриваемых в четвертой и пятой главах текста.
16 Вероятно, имеется в виду рождение во время проповеди на земле грядущего Будды Майтрейи.
17 Сутра — вместо обычного перевода этого слова как цзин («канонический текст»; слово имеет ту же эти-

мологию, что и санскритский эквивалент — «основа ткани») здесь употреблена транскрипция сюдоло.
18 Здесь употреблены слова сэ (санскр. рупа), синь (санскр. читта; в данном случае, видимо, нама, «психи-

ческое», «духовное» как коррелят рупа— «физическое», «материальное») и е (санскр. карма).
19 Имеется в виду нирвана, точнее, паринирвана Будды.

4



III. РАЗДЕЛ ОБ УСТАНОВЛЕНИИ СМЫСЛА ОБЪЯСНЯЕМОГО

В целом Махаяна20 может быть рассмотрена в двух аспектах.
Какие это два аспекта?
Первый— это дхарма, второй— это смысл.
То, что называют дхармой, — это сознание живых существ. Именно это сознание объ-

емлет как все мирские дхармы21, так и все дхармы, выводящие из мира22. Если опираться
на это сознание, то можно понять смысл Махаяны.

По какой причине?
Поскольку сознание наделено свойством истинной реальности23, то через его пости-

жение можно понять субстанцию24 Махаяны. Поскольку же сознание наделено свойства-
ми рождения и исчезновения и причинной обусловленности, то через его постижение
можно понять свойства25 и функции26 собственной субстанции Махаяны.

Говорить о смысле можно в трех аспектах.
Какие это три аспекта?
Первый — это величие27 субстанции, ибо все дхармы истинно реальны и равностны,

не возрастают и не уменьшаются.
Второй— это величие свойств, ибо Вместилище Так Приходящего28 наделено полно-

20 Махаяна — здесь, как и далее в тексте, речь идет не о Махаяне как учении, а о Махаяне в смысле объекта
этого учения. Таким образом, словом «Махаяна» здесь обозначается истинная реальность, таковость (кит.жу,
санскр.татхата; кит. чжэнь жу, санскр. бхутататхата).

21 Мирские дхармы (кит. ши цзянь фа), — видимо, аналог неблагих (кит. бу шань; санскр. акушала) дхарм
абхидхармистской традиции, понимаемых в качестве элементов психическойжизни, препятствующих дости-
жениюпробуждения, просветления и привязывающихживое существо к циклическому существованию (кит.
лунь хуэй; санскр. сансара).

22 Дхармы, выводящие из мира (кит. чу ши цзянь фа), — благие (кит.шань; санскр. кушала) дхармы, элемен-
тарные психические состояния, культивация которых способствует достижению пробуждения.

23 Свойство истинной реальности (кит. чжэнь жу сян; санскр. бхутататхата лакшана) — имеется в виду
наделенность сознания в его собственной природе атрибутом совершенной реальности, которая и есть сущ-
ностная характеристика его природы.

24 Субстанция (кит.ти) — дословно: «тело». Этот термин в традиционной китайской философии передает
идею субстанции. Под воздействием китайской добуддийской философии субстанциалистский подход стал
весьма характерен и для философии дальневосточных школ буддизма.

25 Свойства (кит. сян; санскр. лакшана) — сущностные характеристики, существенные признаки.
26 Функции (кит. юн) — категория традиционной китайской философии, разработанная в рамках даосской

философской школы Сюань-сюэ (учение о сокровенном, мистология) III–IV вв. и выражавшая идею акци-
денции как динамическойфункции или энергии субстанции (кит.ти). Оппозиция «субстанция-акциденция»
стала позднее весьма значимой и для философии китайского буддизма (особенно для школ Хуаянь и Чань).

27 Здесь и ниже обсуждается вопрос о смысле определения «великий» (кит. да; санскр. маха) в сочетании
«Махаяна», причем, как уже говорилось выше, подМахаяной здесь понимается истинная реальность. Приме-
нение слова «великий» рассматривается здесь в трех аспектах: применительно к субстанции (сущности), ее
свойствам (санскр. лакшана) и ее функциям-акциденциям.

28 Вместилище Так Приходящего (кит.жулай цзан; санскр.татхагатагарбха) — одно из важнейших поня-
тий китайской буддийской традиции, восходящее к ряду индийских сутр («Татхагатагарбха сутра», «Сутра о
львином рыке царицы Шрималы», «Махапаринирвана сутра» и др.) и шастр («Ратнаготравибхага», или «Ут-
таратантра», и др.).

Слово гарбха имеет два значения: «хорион» (лоно, матка) и «зародыш». Китайские переводчики избрали
для перевода первое значение и передали слово гарбха через иероглиф цзан (хранилище, вместилище), тогда
как тибетцы пошли по второму пути. Двойственность значения слова гарбха хорошо отражает двойствен-
ность и самой концепции Татхагатагарбха: с одной стороны, это зародыш «буддовости», пробужденности,
состояния Будды в каждом живом существе, с другой — абсолютная реальность, понимаемая как субстрат
сансары и всеобъемлющий абсолют. Субстанциалистские элементы в учении позднейМахаяны нашли поэто-
му в концепцииТатхагатагарбха свое полное выражение: она характеризуется в текстах («Ратнаготравибхага»,
«Баосин лунь») как вечная (кит. чан; санскр. нитья), блаженная (кит. лэ; санскр. сукха), чистая (кит. цзин; сан-
скр. шубха) субстанция и даже как субстанциальный субъект «я» (кит. во; санскр. атман). Именно этот суб-
станциализм доктрины Татхагатагарбха обусловил ее первостепенную значимость для китайских буддийских
школ (прежде всего для Тяньтай, Хуаянь и Чань). Интересно, что в Тибете, напротив, все сутры, связанные с
данной доктриной, считались сообщающими лишь относительную истину, нуждающимися в интерпретации
(санскр. нейартха), и то, что было нормой в Китае, оказывалось исключением для Тибета, где на доктрину
Татхагатагарбха ориентировалась лишьшкола Джонанг-па («буддийские онтологи» по выражениюД. Руегга),
объявленная еще в XVII в. еретической и прекратившая свое существование.

5



той неисчислимых благих качеств29.
Третий—это величиефункций, ибо онипроявляются в способностипорождения всех

мирских и выводящих из мира благих причин и следствий.
Поэтому30 все будды ездили31 на этой колеснице и все бодхисаттвы оседлывали эту

дхарму, достигая обители32 Так Приходящего.

Закончен раздел, устанавливающий смысл объясняемого. Теперь следует раздел разъ-
яснения смысла.

РАЗДЕЛ О РАЗЪЯСНЕНИИ СМЫСЛА

Разъяснение смысла предполагает три аспекта.
Какие три аспекта?
Первый— это объяснение правильного смысла.
Второй— это исправление ложных привязанностей.
Третий— это различение форм устремлений к Пути33.
Объяснение правильного смысла опирается на то, что дхармы Единого Сознания, в

свою очередь, двухаспектны.
Каковы эти два аспекта?
Первый— это истинно реальный34 аспект сознания.
Второй— это аспект сознания, подверженный рождениям и смертям.

Оба эти аспекта объемлют все дхармы.
Каков же смысл этого?
Почему эти два аспекта являются неотделимыми друг от друга?
Сознание как истинная реальность является единым дхармовым миром35, в совокуп-

ности объемлющим все дхармы в качестве их субстанции. Об этом и говорят: природа
сознания не рождается и не гибнет. Все дхармы различаются лишь постольку, посколь-
ку они опираются на ложную различающую мысль36. Если удалить все аспекты сознания,
обуславливающие различающуюмысль, то не будет существовать никаких свойств у всего
мира объектов.

Вот по этой причине все дхармы с изначальных времен лишены свойств выразимо-
сти в словах, лишены свойств, делающих возможным их именование, лишены свойств, де-
лающих возможным их осмысление, и в конечном итоге все они равностны, неизменны,
лишены различий и неразрушаемы. Все они лишь Единое Сознание.

Поэтому данный аспект и называется истинной реальностью. Все слова представляют
собой только ложные имена, лишенные сущностного соответствия и основывающиеся на
ложной различающей мысли, которой недоступна природа дхарм. Поэтому и говорится,

29 Благие качества (кит. гун дэ)—этимкитайскимбиномомприпереводе с санскрита часто передается слово
пунья (заслуга).

30 То есть в силу наличия благих причин и следствий.
31 Иероглиф чэн (шэн)— «колесница» — здесь употреблен в глагольном значении.
32 Обитель Так Приходящего (кит.жулай ди), дословно: «земля Татхагаты». Иероглифом ди (земля) обычно

передается санскритское слово бхуми (уровень, ступень совершенствования). Таким образом, санскритский
аналог данного словосочетания —татхагата бхуми.

33 Для передачи слова «Путь» (санскр. марга) употреблен иероглиф дао.
34 Истинно реальный аспект сознания (кит. синь чжэнь жу мэнь)— имеется в виду абсолютный, изначально

пробужденный аспект Единого Сознания (кит. и синь) в отличие от феноменального аспекта Единого Созна-
ния, которому присуще неведение (санскр. авидья) и которое обусловливает сансарическое бывание живого
существа (сознание, подверженное смертям и рождениям, — кит. синь шэн-ме мэнь).

35 Дхармовыймир (кит.фа цзе; санскр. дхармадхату)— вмахаянских текстах круга теории Татхагатагарбха
и в собственно китайских буддийских школах (Тяньтай, Хуаянь, Чань) этот термин означает универсум как
единое целое, Единое Сознание (кит. и синь) и всю совокупность его содержания.

36 Ложная различающая мысль (кит. ван нянь) — понятие китайской буддийской традиции, означающее
сущностную направленность омраченного аспекта Татхагатагарбха на различение, проведение различий и
конструирование фиктивно независимых сущностей; источник сансарического существования.

6



что истинная реальность лишена каких-либо свойств37 и является как бы пределом для
слов, и в этом пределе слово полагает конец слову. Но сама субстанция истинной реаль-
ности не может иметь конец и по этой причине все дхармы истинны по своей природе.

Поэтому нечего и установить в качестве истинного, ибо все дхармы в действительно-
сти тождественны друг другу в своей истинности. Следует знать, что все дхармы не могут
быть описаны в словах и не могут быть познаны различающей мыслью. Поэтому их и на-
зывают истинной реальностью как она есть.

Вопрос: Если смысл учения таков, то каким же образом все живые существа могут
успешно следовать ему и вступить на его Путь?

Ответ: Если знать относительно всех дхарм, что, хотя онихи говорят, но в действитель-
ности нет ни говорящего, ни того, о чем говорится, и что, хотя их и осмысляют в терминах
различающей мысли, но в действительности нет ни мыслящего, ни того, что мыслится, —
это и будет называться успешным следованием. Отстранение различающей мысли назы-
вается вступлением на Путь.

Далее. Если исходить из словесных разграничений38, то эта истинная реальность мо-
жет быть описана в двух аспектах.

Что это за два аспекта?
Первый—это пустота истинно реальной сущности39, называемой так по той причине,

что она способна в полной мере обнаруживать истинную сущность.
Второй — это не-пустота истинно реальной сущности, называемой так по той при-

чине, что она в своей субстанциальной основе наделена полнотой лишенных по своей
природе притока аффективности40 благих качеств.

О реальности говорят как о пустотной, поскольку она изначально не связана ни с ка-
кими омраченными дхармами, лишена различающих свойств всех дхарм и не имеет отно-
шения к бессодержательной41 деятельности заблуждающегося сознания и различающей
мысли.

Следует знать, что истинная реальность по своей собственной природе не является
наделенной свойствами, не является лишенной свойств, не является не наделенной свой-
ствами, не является не лишенной свойств и не является одновременно и лишенной и наде-
ленной свойствами. Она лишена свойства «единство» и лишена свойства «различие». Она
не является не наделенной свойством «единство» и не является не наделенной свойством
«различие». Она не лишена и не наделена свойствами «единство» и «различие»42 одновре-
менно.

Говоря в целом об этом, можно сказать, что все живые существа, благодаря наличию
заблуждающегося сознания и деятельности многочисленных и разнящихся друг от друга
мыслей о различиях, отдаляются от нее. Поэтому можно сказать, что, хотя ее и называют

37 Здесь говорится о том, чтоистиннаяреальность лишена каких-либо атрибутивных свойств, выражающих
ее сущность, и является поэтому неописываемой и невербализуемой.

38 Дословно: «Если говорить об этой истинной реальности, опираясь на слова, и производить разграниче-
ния. . . » Здесь «Трактат» утверждает, что все классифицируемые аспекты единой реальности, анализируемые
ниже, являются по существу конвенциональными, условными, выделяемыми лишь для удобства рассмотре-
ния того, что в принципе не описывается и, разумеется, не является чем-то множественным.

39 Пустота истинной сущности (кит. жу ши кун) — «апофатический» аспект истинной реальности. Здесь
интересно употребление слова «сущность» (кит.ши), передававшего зачастую санскритское дравья (субстан-
ция), что свидетельствует как о субстанциалистской направленности теории Татхагатагарбха, так и об анало-
гичном характере базировавшейся на ней традиции китайских буддийских школ.

40 Без притока аффективности (кит. у лоу)—китайский аналог санскритского анасрава, обозначавшего в аб-
хидхармистской традиции тип дхарм, лишенных эмоционально-аффективной окрашенности. Перевод, пред-
ложенный выше, впервые был дан В. И. Рудым.

41 Дословно: «различающей мысли пустого и ложного сознания» (кит. сюй ван синь нянь). Слово «пустой»
передается здесь иероглифом сюй, а не кун (санскр.шунья, шуньята).

42 Возможно, философски вернее было быперевести «тождества» и «различия», однако переводчик предпо-
чел более точное следование китайскому тексту, оперирующему понятиями «единство» (кит. и) и «различие»
(кит. и). Возможно, что под «различием» здесь имеется в виду «отличное от единства», «иное, нежели един-
ство», т. е. множественное.

7



пустотой, в действительности нет никакой пустоты, если отсечь заблуждающееся созна-
ние43.

То, о чем говорят как о не-пустом, является таковым по причине полного обнаруже-
ния пустоты субстанции дхарми отсутствия заблуждений. Это и естьИстинноеСознание.
Поскольку оно постоянно и неизменно, будучи целокупной полнотой чистых дхарм, его
и называют не-пустым. Оно также лишено каких-либо доступных пониманию44 свойств.
Оно отдалено от сферы деятельности различающей мысли и пребывает в гармонии с про-
бужденностью.

Что касается сознания, которое подвержено рождениям и смертям, то оно по причине
опоры на Вместилище Так Приходящего и оказывается сознанием, подверженным рожде-
ниям и смертям.

То же, что называют нерождающимся и негибнущим, находится в гармоническом
единстве с подверженным рождению и смерти по принципу не-единства и не-отличия45.
Это называется «сознание-алайя»46.

Это сознание может быть рассмотрено в двух аспектах, которые охватывают все дхар-
мы и рождают все дхармы.

Каковы же эти два аспекта?
Один— пробужденный47 и один— непробужденный.
Когда говорят о пробужденном аспекте, то имеют в виду субстанцию сознания, от-

деленную от различающей мысли. Отделенное от различающей мысли сознание подобно
пустому пространству, для которого нет ничего, что бы оно собой не охватывало. Дхар-
мовый мир, наделенный свойством единства, есть не что иное, как самотождественное
Дхармовое Тело48 Так Приходящего.

Опираясь на это Дхармовое Тело, данный аспект сознания и оказывается изначально
пробужденным.

И по какой причине?
Изначальное пробуждение соотносится с имеющимначало пробуждением49 таким об-

разом, что имеющее начало пробуждение оказывается тождественнымизначальному про-
буждению.

43 Второй аспект истинной реальности— «катафатический»,— описываемый «Трактатом» как наделенный
всеми благими свойствами и качествами и потому «не-пустой» (кит. бу кун; санскр. ашунья). Однако, говорит-
ся далее, даже «пустой» аспект в действительности не пуст, не бессуществен и представляется таким только
различающей рефлектирующей мысли. Деление сознания на «пустое» и «не-пустое» восходит к сутре «Льви-
ный рык царицыШрималы» (см. прим. 28, с. 5).

44 Дословно: «лишено свойств, которые можно было бы взять» (кит. у сян кэ цюй). Истинное Сознание (кит.
чжэнь синь) — внефеноменальный несансарический аспект Единого Сознания (кит. и синь).

45 Или: не-тождественности и не-отличия.
46 Алайя-виджняна (кит. алие ши) — «сознание-сокровищница». В классической Виджнянаваде Асанги и

Васубандху — восьмое, субстратное сознание, источник всех эмпирических форм сознания и вместилище
следов-впечатлений, «семян» (санскр. биджа), закладываемых и определяемых «силой привычки», «энерги-
ей предыдущего опыта» (кит. сюнь си; санскр. васана), как своего рода зародышей последующих тенденций
деятельности живого существа.

Цель буддийскойпрактикипоВиджнянаваде—прекращение проецирования содержания алайя-виджняны
вовне, окончание ее соответствующей направленности, «опустошение» алайя-виджняны от ее содержания, в
результате чего направленное само на себя сознание явит себя в качестветатхаты, истинной реальности.

В теории Татхагатагарбха, представленной в «Трактате», алайя-виджняна является результатом взаимодей-
ствия пробужденного и сансарического аспектов сознания и источником всех дхарм.

47 Пробужденный (кит. цзюэ) — точный перевод соответствующего китайского слова и его санскритских
аналогов (санскр. бодхи, будда-буддха, т. е. Пробужденный — ср. с аналогичным русским корнем в словах
«будить», «пробуждаться»). В буддологической литературе часто переводится как «просветленный».

48 Дхармовое Тело (кит. фа шэнь; санскр. дхармакайя) — абсолютное «тело» Будды (или всех будд), совер-
шенно пробужденное сознание в универсальном смысле.

49 Истинное пробуждение безначально по своей природе и сущностно, тогда как непробужденность озна-
чает лишь не реализованную, но потенциально имеющуюся пробужденность. В силу этой потенциальной
пробужденности все живые существа изначально свободны от уз сансары и являются буддами, но, не зная
этого, нуждаются в акте пробуждения как его реализации, это и есть «имеющее начало пробуждение».

8



Что касается имеющего начало пробуждения, то следует сказать, что непробужден-
ный аспект сознания также обусловлен изначально пробужденным его аспектом. В силу
наличия опоры на это непробужденное сознание и возникает необходимость в имеющем
начало пробуждении50. Полная пробужденность сознания вплоть до самых его истоков
называется окончательным пробуждением.

Если истоки сознания еще не пробудились, то можно говорить только о не окончатель-
ном пробуждении.

Что это означает?
Если простой человек51 пробуждается к пониманию того, что прежде возникавшие

различающие мысли были порочны, и стремится остановить возникшие позднее мысли,
делая так, чтобы положить конец их возникновению52, то хотя это и можно назвать про-
буждением, тем не менее это не настоящее пробуждение53.

Так, последователи двух Колесниц54, такие, как получившие первоначальную установ-
ку55 бодхисаттвы, пробуждаются к осознанию изменчивой природы различающей мысли,
и их мысль лишается привязанности к свойству изменчивости56. Благодаря этому они от-
брасывают грубые разграничения, проистекающие из ложных ментальных конструктов57,
и поэтому называются достигшими пробуждения относительно свойств.

Бодхисаттвы, реализовавшие Дхармовое Тело, достигают пробуждения относитель-
но присутствия различающей мысли58. Когда мысль лишается свойства присутствия, они
удаляют грубые заблуждения, вызванные разграничением сущностей, и достигают про-
буждения, называемого пробуждением относительно следования своему Пути59.

Если бодхисаттва достигает ступени завершения своего Пути60 и полноты искусных
методов61, то любая его мысль соответствует возникшему у него пробужденному созна-
нию. Само же сознание лишено каких-либо имеющих начало свойств, и посему оно осво-
бождается даже от тончайших и неуловимейших различающихмыслей62. Поэтому обрета-
ется видение природы сознания, которая есть постоянное присутствие. Это и называется
окончательным пробуждением.

50 То есть в силу актуального неведения своей изначальной пробужденности.
51 См. прим. 13, с. 4.
52 Здесь и ниже «Трактат» уподобляет стадии реализации пробуждения четырем сущностным состояниям

существования в обратной последовательности. Эти состояния (санскр. авастха) суть: 1) достижение про-
буждения аналогично рождению (санскр. джати); 2) состояние стабильной практики, ведущей к его достиже-
нию, аналогично возмужанию (санскр. стхити); 3) поворотный шаг для вступления на Путь, «изменение», а
также понимание изменчивой природы сознания аналогичен переходу от зрелости к старости (санскр. аньят-
хатва) и 4) приостановление возникновения различающих мыслей — старости (санскр. ниродха).

53 Поскольку оно затрагивает лишь конкретные заблуждения, не устраняя общую непробужденность и не
знаменуя «поворота в глубочайшей седловине сознания» по выражению «Ланкаватара сутры».

54 Колесницышраваков (слушающих голос) и пратьекабудд (одиноко пробужденных). Эти две Колесницы
вместе образуют малую Колесницу — Хинаяну (кит. сяо чэн).

55 Получившие первоначальную установку (кит. фа и) — аналог «появления установки на пробуждение»
(кит. фа пути синь; санскр. бодхичитта утпада).

56 То есть происходит отказ от таких идей, как наличие неких неизменных сущностей (санскр. атмана).
57 Ментальные конструкты (кит. фэньбе чжи чжао; санскр. викальпа) — дословно: «разделяющее, держа-

щее и облекающее» — имеются в виду некие априорные, беспредпосылочные представления о реальности,
искажающие ее природу и препятствующие ее познанию.

58 Бодхисаттвы, реализовавшие Дхармовое Тело (кит. фа шэнь; санскр. дхармакайя— см. прим. 48, с. 8), не
заблуждаются и относительно устойчивых, стабильных состояний сознания (аналогичных стхити, возрасту
возмужания).

59 Имеются в виду заблуждения относительно реального существования вещей внешнего мира. Пробужде-
ние относительно следования своему Пути (кит. суй фэнь цзюэ) — Ёсито С. Хакэда, следуя Фа-цзану, трактует
это название как «относительное пробуждение».

60 Дословно: «ступени [совершенствования] бодхисаттвы исчерпаны» (кит. пуса ди дзинь).
61 Искусные методы (кит. фан бянь; санскр. упайя) — вторая (наряду с праджней, интуитивной мудростью)

составляющая Пути бодхисаттвы, заключающаяся в великом сострадании (санскр. каруна) и умении приме-
нять многообразные средства спасения живых существ. Интеграция праджни и упайи ведет к пробуждению
(санскр. бодхи).

62 То есть заблуждений относительно природы сознания.

9



Поэтому сутра63 гласит: «Если живое существо может созерцать лишенное различаю-
щей мысли сознание, это значит, что оно приближается к мудрости Будды».

Кроме того, поскольку сознание с самого появления не имеет никаких познаваемых
свойств возникновения64, то говорят, что знание свойств возникновения есть отсутствие
различающей мысли65.

Поэтому все живые существа называются непробужденными только потому, что они
изначально находятся во власти непрестанно сменяющих друг друга различающих мыс-
лей. Они еще не удалили различающие мысли, поэтому и говорят, что они безначально
пребывают в неведении. Если бы они достигли состояния отсутствия различающей мыс-
ли, то они постигли бы, как свойства сознания рождаются, присутствуют, меняются и ис-
чезают, ибо такое существо лишено различающей мысли.

На самом деле нет никаких различий между исходным состоянием и пробуждением,
ибо все четыре состояния66 наличествуют одновременно и лишены самостоятельности,
будучи изначально равностными и тождественными Единому Пробуждению.

Далее.Изначальное пробуждение при его рассмотрении относительно омраченных со-
стояний сознания может быть разделено на два вида-свойства, неотделимых от изначаль-
ного пробуждения.

Каковы эти два вида-свойства?
Первое— это свойство чистоты мудрости.
Второе— свойство непостижимой для мысли деятельности67.
Чистая мудрость. Благодаря силе следов68, опирающихся на Дхарму69, можно испол-

нить все виды практики, достичь совершенства в искусных методах70 и по этой причине
разрушить свойства гармонически сочетающего сознания71, уничтожить свойства исчез-
новения и непрерывной длительности сознания и выявить в собственной природе Тело
Дхармы, вследствие чего мудрость станет истинной и чистой.

Каков смысл этого?
Все свойства психики-сознания72 непросветлены.Однако и свойство непросветленно-

сти также неотделимо от пробужденной природы, поэтому оно не может быть ни уничто-
жено, ни не уничтожено. Это можно сравнить с водой великого моря. Когда дует ветер, то
вздымаются волны. В таком случае свойства ветра и свойства воды неотделимы друг от
друга.

Однако вода по своей собственной природе неподвижна, и когда ветер успокаивается,
то и движение, как свойство воды, прекращается, а ее влажная природа остается неизмен-
ной.

Точно так же и собственной природой всех живых существ является изначально чи-
стое и спокойное сознание, которое под воздействием ветра непросветленности приходит
в движение. И сознание, и непросветленность лишены свойств своей собственной оформ-

63 Определить цитируемую сутру не удалось.
64 То есть сознание (кит. синь; санскр. читта) в его собственной природе неизменно пребывает (кит. чан

чжу), никогда в действительности не возникая (кит. ци).
65 То есть истинная природа сознания обнаруживается после прекращения деятельности различающей

мысли, создающей иллюзию появления, возникновения пробужденного сознания (в действительности всегда
потенциально присутствовавшего).

66 Имеются в виду состояния возникновения, пребывания, изменения и прекращения различающеймысли.
67 Слово «деятельность» здесь передано через иероглиф е, обычно означающий карму. В данном случае речь

идет, видимо, о двух атрибутах пробужденного сознания, рассматриваемого в аспекте его отношения к сан-
сарическим состояниям сознания.

68 Следы—условныйперевод термина сюньси (санскр. васана), дословно означающего: «воскурения», «аро-
мат, оставшийся после воскурений». О его смысле см. прим. 46, с. 8. Обычно переводится как «сила привыч-
ки», «энергия прошлого опыта» и т. п.

69 В данном случае имеется в виду сущность сознания как изначальная пробужденность.
70 См. прим. 61.
71 Речь идет об алайя-виджняне, содержащей в себе как пробужденность, так и непробужденность.
72 Здесь употреблен бином синь ши (сознание-психика, санскр. читта-виджняна).

10



ленности73 и не могут быть отделены друг от друга.

Однако сознание является неподвижным по своей собственной природе. Поэтому, ко-
гда непросветленность прекращается, длительность омраченных состояний сознания так-
же заканчивается, а его собственная природа, являющаяся мудростью, остается неизмен-
ной.

Непостижимая длямысли деятельность. Опирающийся на чистуюмудрость может со-
здавать великое множество совершенных и сокровенных миров74, что называется свой-
ством неизмеримости благих качеств. Эти качества проявляются непрерывно и беспре-
станно. Зная корни живых существ, бодхисаттва естественно сообразуется с их индиви-
дуальным характером и особенностями и приносит им всем пользу.

Далее. Что касается свойств субстанции пробужденного сознания, то их можно рас-
сматривать в четырех смыслах. Они подобны свойствам пустого пространства и сходны с
чистым зеркалом.

Каковы же эти четыре смысла?

Первый по своей сути подобен пустоте зеркала без отражений. Такое сознание отделе-
но ото всех ментальных объектов и не имеет ни одной дхармы, которую можно было бы
проявить. Поэтому ему нечего и осознавать, освещая своим светом.

Второй— это зеркало, затронутое влиянием следов-впечатлений75. Его называют не-
пустым по истинной сути. Все объектымира равно отражаются и проявляются в нем. Они
не покидают его и не вступают в него, не теряются и не разрушаются. Это постоянно при-
сутствующее Единое Сознание. Поскольку все дхармы наделены истинной сущностной
природой76, ни одна из омраченных дхарм не может омрачить его. Субстанция мудрости
недвижна77 и полностью очищена от притока аффективности78. Поэтому она через следы-
впечатления влияет на живые существа.

Третий подобен освобожденному от дхарм зеркалу. Его называют дхармой не-пусто-
ты. Это сознание свободно от аффективных препятствий и от познавательных препят-

73 Сознание и его омраченность не являются двумя самостоятельными сущностями и не могут быть отделе-
ны друг от друга, подобно тому как нераздельны морская вода и волны или, точнее, как волны и вызывающий
их ветер, ибо вода (пробужденное сознание) по своей природе неподвижна, и только ветер неведения (кит.
у мин; санскр. авидья) заставляет ее волноваться (приводит к появлению эмпирических, сансарических со-
стояний сознания).
Пример с ветром и волнамишироко распространен в ориентирующихся на Виджнянаваду и теорию Татха-

гатагарбха махаянских текстах (ср. «Ланкаватара сутру»).
74 Совершенные и сокровенные миры (кит.шэн мяо цзин цзе), — вероятно, имеются в виду так называемые

«поля Будды» (санскр. буддха кшетра)—миры, созданные силой сознания будд для спасенияживых существ.
Наиболее известным «полем Будды» является Сукхавати (кит. Цзин ту) — «рай» будды Амитабхи.

75 Следы-впечатления (кит. сюнь си; санскр. васана) — см. прим. 46 (с. 8) и 68 (с. 10).
76 Истинная сущностная природа (кит. чжэнь ши син) — имеется в виду реальность всех дхарм как форм

проявления Единого Абсолютного Сознания. В данном термине вновь появился субстанциализм доктрины
Татхагатагарбха, чуждый другим формам классической индийской махаянской мысли. Так, с точки зрения
Мадхъямики, ни одна из дхарм не является самодостаточной сущностью, и поэтому лишена самобытия (кит.
цзы син; санскр. свабхава — дословно: «самосущее», «самоприродность»). В силу этого дхармы пусты (кит.
кун; санскр.шунья). По учению Виджнянавады, дхармы являются условными единицами языка описания со-
знания, которое, будучи реальным (но не субстанциальным), и является их собственной природой. Теория
же Татхагатагарбха прямо провозглашает абсолютность и субстанциальность сознания, наделяющего реаль-
ностью и все свои проявления.

77 Субстанция (кит.ти) мудрости (кит. чжи) недвижна (кит. бу дун; санскр. ачала). Ср. генетически, види-
мо, связанное с данным положением утверждение «Алмазной сутры»: «Действительная реальность (таковая
таковость, кит. жу жу) недвижна (кит. жу жу бу дун)».

78 Очищенное от притока аффективности (кит. у лоу; санскр. анасрава) — в Абхидхарме класс обусловлен-
ных (кит.ювэй; санскр. санскрита) дхарм, которым сопутствует эмоциональная (кит.фань нао; санскр. клеша)
омраченность, «заклешенность». Перевод данного термина как «приток аффективности» впервые предложил
В. И. Рудой.

11



ствий79. Оно лишено также свойств гармонизирующего сознания80. Поэтому оно чисто и
беспримесно светло.

Четвертый является зеркалом, оказывающим воздействие следами-впечатлениями81.
О нем говорится, что оно, по причине очищенности от омрачения, освещает своим све-
том сознание всякого живого существа и побуждает его совершенствовать свои благие
корни82, обнаруживая природу различающей мысли83.

Что касается непробужденного сознания, то оно появляется по причине отсутствия
должного и сущностного знания единства всех дхарм и истинной реальности как она
есть. По этой причине непробужденное сознание возникает и имеет в себе различающую
мысль.

Различающая мысль лишена собственных свойств и неотделима от изначальной про-
бужденности, подобно заблудившемуся человеку, потерявшему правильное направление.
Если бы он освободился от направления, то нельзя было бы и заблудиться.

Таковы и все живые существа: опираясь на пробуждение, они оказываются во власти
заблуждения. Но если они освободятся от привязанности к пробужденной природе, то не
будет и никакой непробужденности. Но поскольку их сознание непробуждено и охвачено
ложными мыслительными актами, и говорится об истинном пробуждении с учетом того,
что отчетливо понимается смысл этого понятия.

Поэтому можно сказать, что, если освободиться от непробужденного сознания, то не
будет и никакого самостоятельного, наделенного собственным свойством истинного про-
буждения.

Из-за опоры на непробужденность рождается три вида свойств, которые находятся во
взаимном соответствии с непробужденностью и неотделимы от нее.

Какие же эти три?
Первый — это свойство непросветленной деятельности84. Из-за опоры на непробуж-

денность сознание приходит в движение. Это и называют деятельностью. Если есть про-
буждение, то движение отсутствует. А если есть движение, то есть и страдание. Поэтому
следствие нельзя отделить от причины.

Второй—это свойство быть воспринимающим субъектом85. Воспринимающий субъ-
ект возникает из-за опорына движение. Если нет движения, то нет и возможности воспри-
нимать.

79 Аффективные препятствия (кит. фань нао ай; санскр. клеша аварана) и познавательные (гносеологиче-
ские) препятствия (кит. чжи ай; санскр. джнейя аварана) — два типа препятствий на Пути к пробуждению.
Первыйиз них связан с аффектамиипривязанностями чувственно-эмоционального характера (страсти), вто-
рой — с заблуждениями в сфере познавательной деятельности (вера в существование индивидуального суб-
станциального «я», в реальность и субстанциальность внешнего мира и т. п.). Первое преодолевается бодхи-
саттвой благодаря методу (кит. фан бянь; санскр. упайя) и состраданию (кит. бэй; санскр. каруна), второе —
мудрости (кит. чжи; санскр. праджня).

80 Дословно: «свойств (кит. сян; санскр. лакшана) гармонии и согласия (кит. хэхэ)»— имеется в виду алайя-
виджняна как уровень сознания, сочетающий в себе и пробужденный, постоянный, и изменчивый, заблуж-
дающийся, аспекты.

81 Зеркало причины следов-отпечатков (кит.юань сюнь-си цзин), т. е. аспект пробужденного сознания, при-
сутствующий и активно формирующий сферу опыта и, в свою очередь, формирующийся под ее воздействием
уровень психики. Он является элементом, делающим возможным появление у живых существ установки на
достижение пробуждения.

82 То есть культивировать благие (кит.шань; санскр. кушала) дхармы, способствующие духовному прогрес-
су.

83 То есть как бы отражая ее в себе и обнажая тем самым природу различающего мышления.
84 Имеется в виду активная, деятельная (кармическая) сторона непробужденного сознания (кит. у мин е),

обусловленная неведением (кит. у мин; санскр. авидья).
85 Дословно: «зрящий», «могущий зреть», «воспринимающий» (кит. нэн цзянь). Единое Сознание под вли-

янием имманентной ему (но акцидентальной, в отличие от субстанциальности пробуждения) непробужден-
ности как бы поляризуется, полагая себя вначале в виде субъекта, а потом и в виде коррелирующего с ним, но
вторичного по отношению к нему, объекта (кит. цзин цзе или, в других текстах, — «зримое», «то, что зрится»,
«воспринимаемое» — со цзянь).

12



Третий — это свойство наличия мира объектов. Из-за опоры на воспринимающий
субъект возникает как кажимость мир объектов. Если освободиться от восприятия, то не
будет существовать и мир объектов.

По причине наличия мира объектов появляются свойства шести видов.
Какие это шесть?
Первое — свойство мышления86. Из-за опоры на мир объектов в сознании возникает

способность различения, выделяющая желательное и нежелательное.
Второе—свойство континуальной преемственности. Из-за опоры на мышление рож-

дается переживание страдания и радости, в сознании осознанно возникают различающие
мысли, взаимообусловленность которых порождает непрерывную преемственность.

Третье — свойство привязанности и схватывания. Из-за опоры на континуальную
преемственность различающая мысль проецируется на мир объектов, привязывается к
нему и схватывается за страдание и радость87, в результате чего сознание облекается вле-
чением.

Четвертое — свойство конструирования имен и знаков88. Из-за опоры на ложные
привязанности сознание различает и классифицирует слова и имена, лишенные собствен-
ной реальности89.

Пятое—свойство возникновения деятельности. Из-за опоры на имена и знаки созна-
ние привязывается к ним и вовлекается во все виды деятельности90.

Шестое—свойство страдания, связанное с последствиями деятельности. Из-за опоры
на деятельность пожинаются ее плоды, и сознание теряет свою свободу.

Из этого следует знать, что отсутствие просветления приводит к порождению всех
омраченных дхарм, и все омраченные дхармы есть не что иное, как свойство непробуж-
денности сознания.

Пробуждение и непробуждение имеют два рода свойств.
Какие же два?
Первое— свойство тождества.
Второе— свойство различия.
Свойство тождества можно образно представить себе через уподобление керамиче-

ским предметам: все они сделаны из глины.
Точно так же все кармически обусловленное и иллюзорное, имеющее природу как ли-

шенную притока аффективности, так и погруженную в неведение, — все оно равным об-
разом наделено свойством истинной реальности.

Вот поэтому и сутра91 гласит: «Опираясь на это содержание истинной реальности, все
живые существа с безначальных времен вечно пребывают в Нирване. Дхарма пробужде-
ния не может быть обретена ни через совершенствование, ни через созидание. В конечном

86 Различающая мысль, обусловливающая привязанность к желаемому и отвращение от нежелаемого.
87 Уровень непосредственного функционирования упомянутой выше привязанности.
88 Имеется в виду механизм порождения ментальных конструктов-концептов (кит. цзи мин-цзы; санскр.

викальпа), подменяющих собой для сансарического существа реальность.
89 Таким образом порождается низший уровень опыта, лишенный какой-либо реальности, но подменяю-

щий ее для сансарического существа (санскр. парикалпита) в отличие от относительно реального, — уро-
вень понимания реальности в категориях абхидхармического анализа (санскр. паратантра) и абсолютной
реальности как Единого Сознания (санскр. паринишпанна). Следующим этапом погружения в заблуждение
является собственно кармическая активность живого существа и вовлеченность его в непрерывный цикл
рождений-смертей (кит. лунь хуэй; санскр. сансара).

90 Таким образом, схема развертывания непробужденного (кит. бу цзюэ) аспекта Единого Сознания (кит.
и синь) такова: 1) наличие его деятельного характера, обусловленного неведением и тождественного тенден-
ции к развертыванию; 2) полагание непробужденного аспекта сознания в виде субъекта; 3) его полагание
себя в виде коррелирующего с субъектом объекта; 4) на основе субъект-объектной дихотомии появление:
а) различающего мышления; б) потенциальной возможности привязанности; в) актуальной привязанности,
проявляющейся во влечении и отвращении; г) ментального конструирования псевдореальности; д) развер-
тывания кармической активности и вовлечения в циклы рождений-смертей; е) переживания страдания как
фундаментальной характеристики сансарического существования.

91 Источник данной цитаты определить не удалось.

13



итоге она вообще не может быть обретена»92.
Она также не наделена свойством материальности, которое можно было бы воспри-

нять при помощи зрения, а то, что наделено свойствомматериальности, воспринимаемым
посредством зрения, есть не что иное, как иллюзия, порожденная вследствие кармической
омраченности93. И это вовсе не означает, что материя, обусловленная мудростью94, не пу-
ста по своей природе, поскольку в природе самой мудрости нет ничего, что могло бы быть
воспринято при помощи зрения.

Что касается свойства различия, то его можно сравнить с акцидентальными различи-
ями всех керамических предметов: как таковые, все они отличаются друг от друга.

Точно так же иллюзорно отличаются друг от друга дхармы, подверженные притоку
аффективности и погруженные в неведение в соответствии с природой живых существ,
сознание которых обуславливает наличие этих иллюзорных различий.

Далее. Причиной и условием подверженности рождениям и смертям является опора
живых существ на психическое. Разум и сознание формируются посредством его транс-
формаций и на его основе.

Как же объяснить это?
Из-за опоры на алайя-сознание и возникает неведение. Разумом называется воспро-

изводящее себя сознание, наделенное свойствами «возникновение» и «различение». Оно
появилось по причине наличия непробужденности и выделения способности к восприя-
тию95, способности к проецированию сознания вовне и конструированию сферы объек-
тов, которые доступны восприятию и которые являются источником привязанностей96.

Этот разум, в свою очередь, обозначается пятью различными наименованиями.
Какие же это пять?
Первое — это кармически активное сознание, называемое так по причине внесения

движения в непробужденное сознание силой неведения.
Второе — это трансформирующее сознание, поскольку оно порождает наделенное

свойством способности к восприятию сознание97 посредством опоры на активизирую-
щийся разум.

Третье— это проецирующее сознание, которое называется так постольку, поскольку
оно проецирует вовне всю сферу объективного, подобно тому как гладкая поверхность
зеркала проявляет себя через отражение в ней чувственных образов98. Проецирующее
сознание тоже таково. Когда оно соприкасается с объектами восприятия пяти органов
чувств, тогда оно и проецирует вовне свое содержание. Оно ежемгновенно, не различает

92 Данное утверждение вытекает измахаянской доктриныо тождественирваныи сансары, согласно которой
с позиции абсолютной истины вообще нельзя говорить о достижении нирваны, ибо все дхармы пребывают в
ней изначально.

93 То есть вследствие сансарической деятельности, обусловленной аффектами (санскр. клеша) и неведением
(санскр. авидья).

94 Вероятно, имеется в виду материя (кит. сэ; санскр. рупа), связанная с деятельностью бодхисаттв («пре-
вращенная», «магическая», «созданная мыслью» — санскр. нирмана, маномайя).

95 Здесь употреблены следующие психологические термины школы Виджнянавада: читта (кит. синь) —
психика в широком смысле, отождествляемая в Виджнянаваде с сознанием-сокровищницей (санскр. алайя-
виджняна); манас (кит. и), отождествляемый с мановиджняной (кит. ши) — самосознанием, и виджняна, то
есть сознание как таковое, иногда конкретно сознание пяти форм чувственного восприятия. Вместе с тем
следует отметить, что автор «Трактата» часто употребляет эти термины в особом, далеком от классической
Виджнянавады смысле, который становится ясен в ходе последующего изложения.

96 Разум (или ум) — условный перевод термина манас (кит. и). Здесь манас описывается как аспект созна-
ния, который, будучи непробужденным, обладает способностью не только выступать в роли воспринимаю-
щего субъекта (кит. нэн цзянь), но и способен также в силу своей интенциальной обращенности вовне кон-
струировать объекты, считающиеся внешними, он также считается ответственным за привязанность к этим
объектам.

97 Здесь употреблен термин нэн цзянь (способный к видению, зрящий), обозначающий воспринимающего
субъекта.

98 Чувственные образы — дословно: «материальные образы» (кит. сэсян). Термины «проецирующее созна-
ние» (санскр. кхьяти виджняна) и «различающее объекты сознание» (санскр. васту пративикальпа виджня-
на) восходят к «Ланкаватара сутре», оказавшей, видимо, большое влияние на автора «Трактата».

14



ни прошлого, ни будущего, обнаруживает себя в любой момент времени, помещая вос-
принимаемые объекты перед воспринимающим субъектом.

Четвертое — это познающее сознание, называемое так по той причине, что оно ана-
литически распознает чистые и омраченные дхармы.

Пятое — это сознание, наделенное свойством воспроизведения. Оно называется так
по той причине, что, вступая в гармоническое соответствие с различающей мыслью,
непрерывно воспроизводит себя. Оно содержит в себе хорошую и дурную карму неисчис-
лимых прошедших эпох, не позволяя утратить ничего из нее. Оно также способно довести
до завершения и зрелости кармические тенденции и безошибочно реализовать их в буду-
щих страданиях и удовольствиях. Оно также обладает способностью актуализировать в
сознании события прошлого и внезапно вспоминать их99, а также бессознательно порож-
дать ложные фантазии о будущем100.

Поэтому все три мира пусты и иллюзорны, будучи порождением только сознания101.
Если удалить фактор сознания, то не будет и сферы объектов, воспринимаемых ше-

стью органами чувств102.
Как это понять?
Все дхармы исходят из сознания (кит. синь; санскр. читта); поскольку есть различа-

ющая мысль, то они и рождаются. Все различия и разграничения есть не что иное, как
различия и разграничения самого сознания. Поскольку сознание не может воспринимать
само себя, постольку оно не обладает и сущностными свойствами, которые можно было
бы постичь103.

Следует знать, что все мирские объекты поддерживаются омраченным заблуждаю-
щимся сознанием живых существ, благодаря чему только и возможна привязанность к
этим объектам. Поэтому все дхармы, будучи лишенными какой-либо субстанциальности,
подобны образам, отраженным в зеркале. Они имеют природу сознания, а сами по себе
пусты и ложны. Поскольку сознание начинает функционировать, постольку и рождается
все множество дхарм. Когда сознание перестает функционировать, тогда и все множество
дхарм исчезает104.

Далее. Можно сказать, что сознание (кит. и ши; санскр. мановиджняна) — это посто-
янно воспроизводящее себя сознание. Из-за того, что у обычных людей чрезвычайно глу-
боко укоренены привязанности, они конструируют представления «я» и «мое» и крепко
держатся за всевозможные ложные явления.

99 Кит. и цзин чжи ши ху жань эр нянь.
100 Кит. вэй лай чжи ши бу цзюэ ван люй.
101 Сознание — здесь синь (санскр. читта). Выражение: «Все три мира пусты и иллюзорны, будучи порож-

дением только сознания» (кит. сань цзе сюй вэй, вэй синь со цзо), ставшее классическим, восходит к ранней
махаянской сутре (I–II вв. н. э.) — «Дашабхумика сутре» («Сутре о десяти ступенях пути бодхисаттвы»), —
которая позднее (в Центральной Азии или уже в Китае) была введена в «Аватамсака сутры» [Хуаянь цзин].

Данное утверждение не только охотно использовалось в учении школы Хуаянь, базировавшейся на док-
трине Татхагатагарбха, но и считалось каноническим подтверждением главного тезиса Виджнянавады. Не
случайно, что Васубандху, один из создателей Виджнянавады, считается автором комментария к «Дашабху-
мика сутре». Сама цитата из сутрыможет быть точно переведена следующим образом: «Все, что принадлежит
треммирам,—это только сознание» (см. также комментарийВасубандху [Трипитака годовТайсё, т. 26, с. 169]).
Три мира — мир желаний (кит. юй цзе; санскр. камадхату), мир форм (кит. сэ цзе; санскр. рупадхату) и мир
не-форм (кит. у сэ цзе; санскр. арупа дхату) — три уровня буддийского психокосма, коррелирующие с уров-
нем сознания живых существ, населяющих это трехмирие (обитатели ада, голодные духи-прета, животные,
люди, титаны-асуры и боги-дэва; на уровне не-форм пребывают йогины, достигшие определенных ступеней
созерцательного сосредоточения — санскр. дхьяна).

102 Здесь употреблен термин лю чэнь (дословно: «шесть видов пыли»), обозначающий вишайя, чувственно
воспринимающиеся предметы как объекты сознания. По-китайски фраза выглядит так: ли синь, цзэ у лю чэнь
цзин цзе.Шесть видов чувственного восприятия— зрительное, слуховое, вкусовое, обонятельное, осязатель-
ное и осознавание как функция манаса (его объекты — дхармы).

103 То есть сознание (кит. синь; санскр. читта), не наделенное свойствами (кит. сян; санскр. лакшана), кото-
рые могли бы рассматриваться в качестве субстанциальных сущностей.

104 Исчезают в силу того, что не обладают собственной природой, будучи субстанциально тождественными
сознанию и являясь по существу его элементарными состояниями.

15



Поскольку объекты восприятия оказываются данными сознанию, оно начинает разли-
чать объекты шести органов чувств, и получает наименование «сознание» (кит. ши; сан-
скр. виджняна), которое также называют «различающим и разграничивающим» сознани-
ем, а кроме того, также «различающим объекты» сознанием.

Поэтому направленность этого сознания на различение еще более возрастает из-за его
опоры на препятствия познавательные и препятствия, связанные с притоком аффектив-
ности.

То, что сознание возникает из-за воздействия омраченных следов-впечатлений, оста-
ется за пределамипонимания обычных людей.И это такжепревосходитмудрость, доступ-
ную последователям двух низших Колесниц105.

Те бодхисаттвы, которые, находясь на начальной ступени правильной веры106, направ-
ляют свое сознание на пробуждение107 и, занимаясь аналитическим созерцанием108, вос-
ходят к Дхармовому Телу, могут в малой степени понять это.

Только буддам доступно это знание в полной мере.
И по какой причине?
Сознание-психика (санскр. читта) будучи изначально чистым по своей собственной

природе сопровождается тем не менее омраченностьюневедения.Из-за воздействия этого
омраченного неведения109 появляется и затронутое омраченностью сознание. Хотя омра-
ченное сознание и наличествует, оно тем не менее по своей природе остается постоянным
и неизменным. Посему понимание этого и остается доступным только буддам.

То, что называется природой сознания-психики, постоянно лишено какой-либо разли-
чающей мыслительной активности, поэтому ее и называют неизменной. Когда она еще не
реализовала в себе дхармический универсум110, сознание еще не находится в совершенном
согласии с истинной реальностью. Поэтому внезапно111 возникает различающая мысль.

105 Имеются в виду Колесницы как Пути совершенствования (кит. чэн; санскр. яна), относимые махаяниста-
микХинаяне (кит. сяо чэн). ЭтоКолесницы слушающих голос (кит.шэн вэнь; санскр.шравака) и будд-для-себя
(кит. юаньцзюэ, бичжи фо; санскр. пратьекабудда).

106 Правильная вера — дословный перевод китайского чжэн синь (санскр. самьяк шраддха).
107 Здесь употреблено выражениефа синь (санскр. читтотпада), которое, видимо, тождественно стандарт-

ному бодхичиттотпада (кит. фа пути синь) и означает появление у бодхисаттвы установки на достижение
пробуждения или просветления (санскр. бодхи) на благо всех живых существ.

108 Аналитическое созерцание (кит. гуань ча), — вероятно, имеется в виду випашьяна (кит. гуань), — созер-
цание, направленное на достижение внутреннего переживания истин буддизма через их аналитическое рас-
смотрение и являющееся наряду с шаматха (прекращение, успокоение, кит. чжи) — важнейшим аспектом
буддийской психотехники.

109 Омраченное неведение (кит. у мин; санскр. авидья). В переводе также используются следующие синони-
мы: непросветленность, непросветленное неведение, заблуждение.

110 Дхармический универсум, или дхармовый мир — дхармадхату (кит. фа цзе) как синоним абсолютной
реальности, охватывающей все уровни и аспекты существования.

111 Внезапно (кит. ху жань). Комментаторы неоднократно истолковывали это место, поскольку оно затра-
гивает фундаментальную проблему буддизма, проблему возникновении неведения, заблуждения. Фа-цзан,
крупнейший идеолог школы Хуаянь и комментатор «Трактата», вслед за корейским монахом Вонхё (кит.
Юань-Сяо) считает, что авидья является единственным источником аффектов сознания и поскольку ничто
другое не может быть таковой причиной, в «Трактате» и говорится, что авидья возникает внезапно. При этом
«внезапно» означает «безначально», поскольку нет никакого иного состояния, предшествующего состоянию
авидьи.Поэтому слово «внезапно» не имеет никакого значения, связанного с последовательностью во време-
ни; авидья является безначальной, но не бесконечной, поскольку перестает существовать после пробуждения
(санскр. бодхи) [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 214–215, 267].

Монах эпохи Мин (1368–1644) Чжэнь-цзе в своем комментарии к «Трактату» (1599) комментирует «внезап-
но» как «бессознательно», «без осознания причины» (кит. бу цзюэ) [Yoshito S. Hakeda. The Аwakening of Faith.
New York, 1967, р. 51].

Как отмечает Ё. Хакэда (там же), если ху жань является переводом санскритского слова, то этим словом
должно быть акасмат (без причины, случайно). Если это так, то к данному пассажу вполне применима мета-
фора хуаяньского монаха Цзы-сюаня (ум. в 1038 г.): «Неведение подобно пыли, которая внезапно покрывает
зеркало, или облаку, внезапно появившемуся в небе» [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 360].

Ё. Хакэда по этому поводу замечает, что поскольку, как учит «Трактат», человек по своей природе про-
бужден, неведение для него не сущностный, а лишь акцидентальный фактор. Следствием его является бес-
сознательное и временное отстранение от природы сознания как истинной реальности (санскр. татхата).
При отсутствии осознания этого отстранения, однако, неведение не может быть объектом интеллектуального

16



Это и называется омраченностью неведением.

Можно выделить шесть видов омраченного сознания.
Какие же это шесть?
Первый — омраченность, связанная с сущностным свойством привязанности. От нее

избавляются последователи первых двух Колесниц112 и бодхисаттвы на ступени установ-
ления веры113. Эти бодхисаттвы также свободны от нее.

Второй—омраченность, связанная с сущностным свойством непресечения114. Бодхи-
саттвы, находящиеся на ступени установления верыи совершенствующиеся в правильном
методе, постепенно избавляются от нее, а на ступени чистоты сознания115 окончательно от
нее освобождаются.

Третий—омраченность, связанная с сущностным свойством различающеймудрости.
Бодхисаттвы на ступени полноты обетов116 начинают постепенно освобождаться от нее и
на ступени правильного метода отсутствия сущностных свойств117 окончательно от нее
освобождаются.

Четвертый—омраченность, не связанная с явленной материальностью118, от которой
могут избавиться бодхисаттвы на ступени свободы от материального119.

Пятый — омраченность, не связанная с сознанием, способным к восприятию120. На
ступени свободы от сознания121 бодхисаттвы могут избавиться от нее.

Шестой—омраченность, не связанная даже с коренной предрасположенностью к кар-
мической активности. Только бодхисаттвы, находящиеся на завершающей ступени и об-
ретшие состояние Так Приходящего122, могут освободиться от нее.

Разъяснение относительно выражения «еще не реализовал в себе дхармический уни-
версум». Бодхисаттвы, начиная со ступени установления веры через обучение и практику
распознавания, достигают ступени чистоты сознания и с нее, через распознавание и овла-
дение омраченностью, освобождаются от нее и переходят на ступень ТакПриходящего, на
которой они всецело избавляются от какой бы то ни было омраченности.

Разъяснение относительно выражения «согласие, соотнесенность»123. Оно означает,
что, хотя сознание и дхармы, составляющие его содержание, и различаются, но в зави-
симости от того, чисто или омрачено сознание, его содержание, обусловленное этим об-
стоятельством, также будет соответствовать характеру сознания.

Разъяснение относительно выражения «несогласие, несоотнесенность». Это означает,
что, когда непробужденное сознание еще не разделилось, отношение «субъект-объект»
еще не установилось, не будучи еще чем-либо обусловленным.

анализа, так как для интеллекта истоки неведения остаются непредставимыми и могут даже мифологизиро-
ваться. Поэтому слово «внезапно» как нельзя лучше подходит для описания возникновения авидьи [Ор. cit.,
р. 51].

112 См. прим. 105.
113 Названия ступеней бодхисаттвы,приводимые в «Трактате», не совпадают со стандартныминазваниями,

приводимыми в «Дашабхумика сутре» и «Виджняптиматрасиддхи шастре».
114 Или: «сущностным свойством непрерывной длительности (континуальности)» — кит. бу дуань сян.
115 Возможно, соответствует второй ступени бодхисаттвы по стандартному перечислению.
116 См. прим. 113.
117 См. прим. 113. Возможно, имеется в виду седьмая ступень, когда бодхисаттва пребывает «в действиях,

лишенных сущностных свойств» (кит. чжу юй у сяк син).
118 Имеется в виду наличие тонкой формы неведения, не связанного с репрезентатируемым сознанием мира

объектов.
119 См. прим. 113. «Свобода от материального»—кит. сэ цзы цзай (возможный перевод: «свобода от формы»).
120 Имеется в виду наличие тонкой формы неведения, предшествующего этапу выделения в Едином Созна-

нии воспринимающего субъекта.
121 Свобода сознания (или, точнее, «свобода от сознания») — кит. синь цзы цзай.Имеется в виду свобода от

сознания, подверженного какой-либо аффективности.
122 Коренная предрасположенность к кармической деятельности (кит. гэнь бэнь е)— подсознательное влече-

ние к сансарическому существованию, предшествующее даже субъект-объектным отношениям при наличии
непробужденности. Фундаментальная подсознательная тенденция, влечение к «в-сансаре-бытию», авидья в
чистом виде. Татхагата (Так Приходящий, кит.жулай) — один из основных эпитетов Будды (см. также выше).

123 Согласие, соотнесенность — кит. сян ин.

17



Разъяснение относительно выражения «омраченное сознание». Оно означает препят-
ствие, созданное аффектами, не допускающими никакого понимания истинной реально-
сти как она есть124.

Разъяснение относительно выражения «неведение»125. Оно означает препятствие, со-
зданное неправильным знанием126, не допускающим свободную деятельность127 сознания,
направленного на мирские объекты.

Что все сказанное означает?
Из-за опоры на омраченное сознание воспринимающий субъект получает возмож-

ность проецировать вовне объекты и ложно схватывать их, уклоняясь от равностности
истинной реальности. Хотя все дхармы вечно успокоены и лишены свойства возникнове-
ния, сознание, по причине наличия неведения и непробужденности, уклоняется от дхарм
истинной реальности. По причине этого и невозможно обрести познание, соответствую-
щее природе всех родов мирских объектов128.

Далее. Если произвести различение существенных свойств мира рождений и смертей,
то можно выделить два типа таких свойств.

Какие же это два?
Первый— «грубый», соответствующий активности сознания129.
Второй— «тонкий», не соответствующий активности сознания.
«Грубое грубого» соответствует миру объектов, воспринимаемых обычными людь-

ми130.
«Тонкое грубого» и «грубое тонкого» соответствуют миру объектов, воспринимаемых

бодхисаттвами.
«Тонкое тонкого» соответствует миру объектов, воспринимаемых буддами131.

Эти два типа свойств пребывания в мире рождений и смертей наличествуют по при-
чине воздействия непросветленных следов-впечатлений сознания. Mожно сказать, что
они опираются на причину и сопутствующее условие132.

Опора на причину — это опора на непробужденность. Опора на сопутствующее усло-
вие — это опора на иллюзорно полагаемый сознанием мир объектов133. Если устраняется
причина, то устраняется и сопутствующее условие.

Когда устраняется причина, то уничтожается и сознание, не соотносящееся с полагае-
мым миром объектов, а когда устраняется сопутствующее условие, то и соотносящееся с

124 Истинная реальность как она есть — санскр. бхутататхата (кит. чжэнь жу).
125 Неведение (кит. у мин; санскр. авидья)— в других местах переводится также, как «непросветленное неве-

дение», исходя из буквального значения китайского слова «непросветленность».
126 Неправильное знание (кит. чжи ай), дословно: «препятствие, [связанное со] знанием» (санскр. джнейя

аварана), — гносеологическое препятствие для достижения пробуждения (наличие ложных воззрений). Дру-
гое препятствие — клеша аварана (кит. фань нао ай) — «препятствие, [связанное с] аффектами».

127 Свободная деятельность (кит. цзы жань е) — здесь употреблен даосский термин, исходно означающий
самоестественную спонтанность бытия.

128 Познание, соответствующее природе всех родов мирских объектов (кит. суй шунь ши цзянь и це цзин цзе
чжун чжун чжи; санскр. приштхалабдха джняна), — мудрость, приобретенная пробужденным сознанием по-
сле постижения природы сансары и направленная на спасение живых существ. Страдание как фундаменталь-
ная характеристика сансары становится в полном объеме понятно только после достижения пробуждения,
что, в свою очередь, порождает установку на избавление живых существ от этих страданий.

129 «Грубое» соотносится с первым типом омраченностей сознания, «тонкое» — со вторым (см. выше).
130 То есть миру, как он воспринимается людьми, не вступившими наПуть буддийского совершенствования.
131 По мнению Вонхё (Юань-сяо), с которым согласен и Фа-цзан, «психическая активность, относящаяся к

сфере сансарических заблуждений типа “тонкое тонкого”, имеет место, когда нет еще разделения на воспри-
нимающего и воспринимаемое (субъект и объект). Поскольку по характеру эта деятельность чрезвычайно
тонка, только будды знают о ней» [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 216, 269; Yoshita S. Наkeda. Ор. сit., р. 54–55].
Интересно, что в варианте Шикшананды эта фраза относительно наличия «тончайшей из тонких» омрачен-
ностей у будд вообще опущена.

132 Причина и сопутствующее условие (кит. инь-мань; санскр. хету-пратьяя). Например, причиной огня яв-
ляется наличие у дерева свойства горения, но загорается оно только тогда, когда имеет место дополнительное
условие (зажигание его человеком, попадание молнии и т. д.). См. также ниже.

133 Дословно: «ложно создаваемый мир объектов» (кит. ван цзо цзин цзе).

18



привязанностью к ложной идее субстанциального субъекта134 сознание также уничтожа-
ется.

Вопрос: Если сознание уничтожается, чтожепроисходит с его континуальной длитель-
ностью? Если же есть присущее сознанию свойство континуальной длительности, то как
можно говорить об окончательном прекращении восприятия мира объектов?

Ответ: Когда говорят об уничтожении сознания, то имеют в виду уничтожение прису-
щих ему сущностных свойств, а вовсе не субстанции сознания.

Если дует ветер, то вода приобретает свойство двигаться, волноваться. Если вода ис-
чезает, то свойства ветра также исчезают, ибо им не на что опереться. Если вода не исчеза-
ет, то и свойства ветра продолжают обнаруживаться. Но как только ветер прекращается,
вслед за этим сразу же прекращается и свойство движения-волнения воды, но сама вода
отнюдь не исчезает.

Это же относится и к непросветленному неведению. Оно, опираясь на субстанцию со-
знания, приводит последнее в движение-волнение. Если бы субстанция сознания исчезла,
то и все живые существа были бы уничтожены, и заблуждению было бы не на что опе-
реться. Но поскольку субстанция неуничтожима, сознание приобретает свойство непре-
рывной длительности. Когда заблуждение исчезает, то и свойства сознания вслед за этим
исчезают, однако мудрость как природа сознания не исчезает135.

Далее. Существует четыре вида дхармически выраженных следа-впечатления, по при-
чине наличия которых омраченные дхармы и чистые дхармы появляются и существуют в
непрерывном континууме.

Какие же это четыре?
Первый—это чистая дхарма, которая называется истинной реальностью как она есть.
Второй — причина всякой омраченности, которая называется непросветленным не-

ведением.
Третий — это заблуждающееся сознание, называемое кармическим, деятельным соз-

нанием.
Четвертый— это иллюзорные объекты, называемые шестью видами пыли136.
Что означает термин «след-впечатление»?
Вот пример из мирской жизни: одежда по своей природе лишена ароматного запаха,

но если человек пропитает ее благовониями, то они как бы оставят на ней свой след, и она
приобретет аромат. Вот и здесь точно так же.

Чистая дхармаистиннойреальности как она есть по своейприроде лишена какой-либо
омраченности. Однако неведение пропитывает ее, оставляя свои следы-впечатления, и то-
гда она приобретает свойство омраченности.

Дхарма непросветленного неведения по своей природе лишена способности к какой-
либо чистой деятельности, однако истинная реальность как она есть пропитывает эту
дхарму, оставляя свои следы-впечатления, и тогда она приобретает функцию способно-
сти к очищению.

Вопрос: Каким же образом следы-впечатления порождают омраченные дхармы, кото-
рые приобретают непрерывное существование?

Ответ: Можно сказать, что они возникают из непросветленного неведения, появля-
ющегося по причине опоры на дхарму истинной реальности. По причине наличия этой
омраченной дхармы неведения, оное получает возможность пропитывать истинную ре-
альность, оставляя на ней свои следы-впечатления. По причине наличия этих следов-
впечатлений возникает заблуждающееся сознание. Благодаря наличию заблуждающего-

134 Слова «к ложной идее субстанциального субъекта» (кит. во; санскр. атман) добавлены переводчиком,
исходившим при этом из контекста высказывания.

135 Образ ветра, воды и волн для разъяснения связи между изначально пробужденным сознанием, неве-
дением и сансарой восходит к «Ланкаватара сутре» и является очень распространенным в дальневосточной
буддийской традиции.

136 Шесть видов пыли (кит. лю чэнь) — шесть типов объектов чувственного восприятия. См. прим.102, с. 15.

19



ся сознания, дхарма истинной реальности в еще большей степени пропитывается непро-
светленным неведением, оставляющим свои следы-впечатления. Неведение относительно
природы дхармы истинной реальности приводит к возникновению непробужденной раз-
личающей мысли, являющей себя в ложных образах объектов внешнего мира. Из-за этого
сопутствующего условия, то есть наличия омраченных дхарм ложных образов объектов
внешнего мира, в заблуждающееся сознание закладываются новые следы-впечатления,
вследствие чего различающая мысль порождает все виды семян. Результатом этого явля-
ются бесчисленные физические и психические страдания.

Что касается сущности следов-впечатлений ложных образов объектов внешнего мира,
то существуют два вида их.

Какие же два?
Первый — это следы-впечатления, стимулирующие и взращивающие различающую

мысль.
Второй— следы-впечатления, стимулирующие и взращивающие привязанности.

В свою очередь, в сущностном аспекте можно выделить два вида следов-впечатлений
заблуждающегося сознания.

Какие же это два?
Первый— это фундаментальные следы-впечатления деятельного, то есть связанного с

кармой, сознания; они являются причиной того, что архаты, пратьекабудды и все бодхи-
саттвы137 испытывают страдания мира рождений-смертей.

Второй—это следы-впечатления, стимулирующие и взращивающие сознание, разли-
чающее объекты. Они являются причиной того, что обычные люди страдают от уз своих
деяний.

В свою очередь, в сущностном аспекте можно выделить два вида следов-впечатлений
непросветленного неведения.

Какие же два?
Первый— это фундаментальные следы-впечатления, посредством которых доводится

до состояния зрелости активное, то есть связанное с кармой, сознание.
Второй— это следы-впечатления, вызывающие появление ложных взглядов и влече-

ний, посредством которых доводится до состояния зрелости сознание, различающее объ-
екты.

Вопрос: Каким же образом следы-впечатления порождают чистые дхармы, которые
получают непрерывно длящееся существование?

Ответ:Можно сказать, что этопроисходит благодаря тому, что дхармаистиннойреаль-
ности как она есть может пропитывать непросветленное неведение, оставляя свои следы-
впечатления.

По причине наличия силы, обусловленной наличием этих следов-впечатлений, за-
блуждающееся сознание отвергает страданиямира рождений-смертей и радостно устрем-
ляется к Нирване.

Поскольку это сознание, будучи все еще заблуждающимся, обладает как интенцией от-
вержения, так и интенцией утверждения, и наделено способностью пропитывать истин-
ную реальность, оставляя свои следы-впечатления, то, благодаря этому, живые существа
обретают веру в свою истинную природу и познают, что все, существующее в опыте, есть
лишь проявление ложной деятельности сознания, и что в действительности нет никакого
мира объектов, распростертого перед ними.

Зная это, они применяют все виды правильных методов, дабы добиться своего соот-
ветствия истинной реальности. Они ни к чему не привязываются, и у них не возникает
различающая мысль. И так продолжается до тех пор, пока под воздействием силы благих
следов-впечатлений непросветленное неведение не уничтожится.

137 Кит. алохань (санскр. архат), кит. бичжи фо (санскр. пратьекабудда) и кит. пуса (санскр. бодхисаттва).

20



После уничтожения непросветленного неведения омраченная деятельность сознания
большене возникнет. Благодаря отсутствиюомраченной деятельности сознанияи вслед за
установлением сознания, уничтожится и весь мир воспринимаемых объектов. Вследствие
же уничтожения как основной причины, так и сопутствующих условий138, все свойства
сознания также прекратят свое существование. Это и называется обретением Нирваны и
свершением деяния самоестественности.

Следы-впечатления истинной реальности, проникающие в заблуждающееся сознание,
бывают двух видов.

Какие же это два?
Первый — это следы, остающиеся в сознании, различающем объекты. Опираясь на

них, все обычные люди и последователи двух низшихКолесниц отвергают страданиямира
рождений-смертей и в соответствии со своими возможностями постепенно приближают-
ся к наивысшему Пути139.

Второй — это следы-впечатления, остающиеся в уме140. Благодаря им у бодхисаттв
возникает стремление быть мужественными и упорными и быстро обрести Нирвану.

Можно также выделить два вида следов-впечатлений, оставляемых истинной реаль-
ностью.

Какие же это два?
Первый — это следы-впечатления свойств собственной субстанции истинной реаль-

ности141.
Второй—функциональные следы-впечатления142.
Следы-впечатления свойств собственной субстанции истинной реальности с безна-

чальных времен собирают в себе все дхармы без притока аффективности. Они свершают
непостижимые для ума деяния и формируют природу объектов восприятия143.

По этим двум причинам эти следы-впечатления постоянно проникают в омрачен-
ное сознание. В силу этого они побуждают живые существа отвергать страдания мира
рождений-смертей, радостно стремиться к Нирване и, зная, что в их собственных телах
уже есть дхарма истинной реальности, порождать в себе стремление к самосовершенство-
ванию144.

Вопрос: Если это так, и все живые существа всегда имеют в себе истинную реальность,
которая воздействует на них через свои следы-впечатления, то как же получается, что есть
верующие и неверующие, а также неисчислимое количество существ, которые различают-
ся тем, что одни из них начинают веровать раньше, а другие позже? Ведь по идее все они

138 См. прим.132.
139 Путь — кит. дао. Здесь синоним «пробуждения» (санскр. бодхи).
140 Кит. и сюнь си— «следы-впечатления, оставляемые в манасе».
141 Согласно Фа-цзану, первый тип следов-впечатлений (санскр. васана) определяется как нэй сюнь (внут-

ренние следы) [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 271]. Это как бы импульс, идущий из глубин сознания, из его
собственной природы, импульс, побуждающий вступить на Путь пробуждения и идущий как бы из «сущно-
сти» в «существование», из нирваны в сансару. Поскольку он исходит из самого человеческого существа, его
и называют «внутреннии следом» [Yoshita S. Наkeda. Ор. сit., р. 59].

142 Кит. юн сюнь си, что можно интерпретировать как «следы-впечатления, оставляемые внешними влияни-
ями».

143 То есть формирует свои собственные проявления, обнаруживающиеся и в качестве объектов сознания.
Возможно, что здесь слово цзин цзе (объективное) обозначает именно объективированные проявления дан-
ных васан. Старейший комментатор «Трактата» Тань-янь (516–588) считает, что здесь речь идет о магическом
творении чувственных объектов [Yoshita S. Наkeda. Ор. сit., р. 60]. Истинная реальность не может быть объ-
ектом или объектами. Объективируясь, она становится относительно истинной, нирвана превращается в сан-
сару.

Поэтому следует согласиться с Ё. Хакэда, считающим (см. там же), что это выражение следует понимать
фигурально как «открывает» или «обнаруживает» себя, «проявляет себя изнутри» и т. п.

144 Здесь истинная реальность как она есть определяется как плерома (полнота) всех дхарм без притока аф-
фективности (кит. цзюй у лоу фа; санскр. анасрава дхарма). Согласно Фа-цзану, термин анасрава дхарма здесь
должен пониматься в смысле «изначально пробужденного состояния не-пустоты» (кит. бу кун; санскр. ашу-
нья), т. е. изначально пробужденной полноты сознания [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 271].

21



должны одновременно понять, что они наделены дхармой истинной реальности и, искус-
но применяя правильные методы, вступить в Нирвану.

Ответ: Истинная реальность в своей основе едина, но существуют бесчисленные и
неизмеримые виды непросветленного неведения. С самого начала неведению по его соб-
ственной природе присущи различия, и поэтому оно не одинаково также и в отношении
большей или меньшей интенсивности своих проявлений.

Аффективные состояния сознания, более многочисленные, чем песчинки в Ганге, опи-
раясь на непросветленное неведение, обретают существование во многих формах.

Аффекты, ложные воззрения, такие, как воззрение, согласно которому «я» существу-
ет145, и страстные влечения опираются на непросветленное неведение и проявляют себя в
разных формах.

Все эти аффективные состояния возникают из-за опоры на непросветленное неведе-
ние и обретают многоразличные формы своих проявлений. И только Так Приходящий
может знать все об этом.

Учение всех будд содержит в себе положение о наличии основных причин и сопут-
ствующих условий. Когда есть и причины, и сопутствующие условия, тогда формируется
и результат. Например, в дереве скрыта природа огня и наличие ее есть подлинная причи-
на его горючести. Нo если не придет человек, знающий это, и не применит подходящего
средства для того, чтобы поджечь дерево, оно не загорится.

Точно так же дело обстоит и с живыми существами. Хотя в них и есть истинная причи-
на пробуждения, заключающаяся в силе этих следов-впечатлений, но если они не встре-
тят будд, бодхисаттв или благого друга, наделенных должным знанием и представляющих
собой сопутствующее условие освобождения от аффективных состояний и вступления в
Нирвану, то Нирвана не будет обретена ими.

Если же и будет проявлена сила сопутствующих условий извне, но изнутри не будет
воздействия силы следов-впечатлений чистой дхармы, то равно невозможно будет до кон-
ца отвергнуть страдания мира рождений-смертей и радостно устремиться к Нирване. Ес-
ли же основные причины и сопутствующие условия равно наличествуют, то есть присут-
ствует воздействие силы следов-впечатлений истинной реальности и есть милосердная
помощь и сострадательная поддержка всех будд и бодхисаттв, то тогда может появиться
стремление отвергнуть все страдания, уверовать в Нирвану и совершенствовать свои бла-
гие корни. Когда совершенствование благих корней успешнообрело зрелость, тогдаможно
встретить будд и бодхисаттв, которые наставят, научат, облагодетельствуют и возвеселят
такое существо, дабы оно могло следовать по Пути, ведущему к Нирване.

Что касается функциональных следов-впечатлений, то они представляют собой силу
внешних, относительно живых существ, сопутствующих условий. Таких внешних сопут-
ствующих условий может быть неисчислимое множество, но если их обобщить, то можно
выделить два основных их типа.

Какие же это два?
Первый— это особые сопутствующие условия.
Второй— это общие сопутствующие условия.
Что касается особых сопутствующих условий, то их смысл таков. Когда человек, опи-

раясь на учение будд и бодхисаттв, начинает искать Путь, ведущий к пробуждению, по-
буждаемый к этому искренним стремлением, и вплоть до того момента, когда он обретает
состояние Будды, он старается узреть или мысленно представить себе будд и бодхисаттв,
которые порой являются ему как родители, или как родственники, или как слуги, или как
близкие друзья, или как враги.

Посредством условий, создаваемых всеми их неисчислимыми деяниями, такими, как
четыре поступка милосердия146, они укрепляют силу следов-впечатлений своего велико-
го сострадательного печалования, дабы такой человек в большей степени взращивал свои

145 Кит. во цзянь; санскр. атма дришти.
146 Добросердечие, добрая речь, благотворительность и сотрудничество.

22



благие корни. Они также стремятся принести благо и пользу такому человеческому суще-
ству, которое тогда бы увидело их деяния или услышало о них.

Эти сопутствующие условия, в свою очередь, бывают двух видов.
Каких же двух?
Первый—это условие быстрого действия, позволяющее быстро переправиться на дру-

гой берег существования.
Второй — это условие отдаленного действия. Оно способствует переходу на другой

берег существования через длительный период времени.

Если же провести разграничение этих двух, то есть условий быстрого действия и от-
даленного действия, то опять-таки окажется, что они бывают двух типов.

Каких же двух?
Первый— сопутствующие условия, взращивающие благие деяния.
Второй— сопутствующие условия, способствующие обретению Пути147.

Что касается общих сопутствующих условий, то они заключаются в том, что будды и
бодхисаттвы стремятся перевести на другой берег существования и освободить всеживые
существа, постоянно и безостановочно воздействуя на них своими благими влияниями.

Посредством силы их мудрости, единой по своей субстанции148 с истинной реально-
стью, они свершают и являют свои спасительные деяния в соответствии с нуждамиживых
существ, которых они видят и о которых слышат. По этой причине все живые существа,
опираясь на практику самадхи, в равной степени обладают способностью зреть будд.

Еслиже провести разграничение по типами этих следов-впечатлений, восходящих как
к самой субстанции реальности, так и к ее функциональным проявлениям, то также ока-
жется возможным выделить два типа их.

Какие же это два?
Первый — тип еще не-соответствия. Обычные люди, последователи двух низших Ко-

лесниц и бодхисаттвы, у которых только лишь возникло стремление к пробуждению на
основе воздействия на их сознание этих следов-впечатлений по причине силы их веры,
могут заниматься практикой совершенствования. Не обретя, однако, еще сознания нераз-
личения, они продолжают стремиться к соответствию свойствам субстанции реальности.
Не обретя еще способности к совершенствованию свободных деяний149, они продолжают
стремиться к соответствию свойствам функциональных проявлений реальности.

Второй— тип уже соответствия. Бодхисаттвы, обретшие Дхармовое Тело и сознание
неразличения, находясь в единстве с субстанцией будд и обретя свободу деяний совер-
шенствования150, пребывают в соответствии со свойствамифункциональных проявлений
мудрости всех будд. Они опираются только на силу Дхармы, самоестественно спонтанно
самосовершенствуясь; они получают постоянное воздействие со стороныистинной реаль-
ности и проникают в нее, уничтожая таким образом непросветленное неведение.

Далее.Омраченные дхармысбезначальныхвременнепрерывнооставляют свои следы-
отпечатки в сознании, пока не достигается состояние Будды. После этого их воздействие

147 См. прим. 139.
148 Кит.тунтичжи, дословно: «единотелесной (или единосубстанциальной) [с истиннойреальностью]муд-

ростью». Монах Цзы-сюань (ум. в 1038 г.) по этому поводу говорит: «По сути своей мудрость является тем же
самым, что и истинная реальность. . . Мудрость позволяет узнать, что все люди — и обычные люди, и муд-
рецы, омраченные и чистые — все они равно пребывают в единстве с реальностью» [Трипитака годов Тайсё,
т. 44, с. 372; Yoshita S. Наkeda. Ор. сit., р. 63].

149 Совершенствование свободных деяний (кит. цзы цзай е сю син). Согласно Фа-цзану, это «мудрость, воз-
никающая после пробуждения, которая действует спонтанно, сообразуясь со всеми обстоятельствами мира»
[Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 273].

150 Слова, выделенные курсивом, отсутствуют в тексте, помещенном в «Трипитака годов Тайсё», и восста-
новлены по комментарию Фа-цзана [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 273].

23



прекращается. Следы-впечатления чистых дхарм, напротив, не могут в будущем уничто-
житься и исчезнуть.

Почему же это так?
Дхарма истинной реальности постоянно воздействует на сознание через свои следы-

отпечатки. Когда заблуждающееся сознание уничтожается, Дхармовое Тело ясно являет
себя и проявляется через свои следы-отпечатки, которые поэтому и не могут исчезнуть151.

Далее. Что касается сущностного свойства собственной субстанции истинной реаль-
ности как она есть, то она не возрастает ине убывает ни в обычных людях, ни в слушающих
голос, ни в одиноко пробужденных152, ни в бодхисаттвах.

Она не родилась прежде предела времен и не уничтожится после предела времен153,
будучи всецело вечной и постоянной. Она изначально по своей собственной природе пре-
исполнена всеми благими качествами154. Поэтому можно сказать, что она в своей субстан-
циальной сути наделена сияющим светом великой премудрости, освещающей собою все
стороны дхармового универсума.

Ее истинная сущность — всесознающее сознание, покойное и чистое по своей соб-
ственной природе и характеризующееся как вечность, блаженство, истинное «я», чисто-
та155. Она подобна освежающей прохладе, будучи неизменной и абсолютно свободной.
Она наделена таким количеством благих качеств, которое превосходит число песчинок
в Ганге, и эти качества не отличны от нее, не существуют отдельно от нее, не разъединены
с ней и не отличимы от непостижимой мыслью Дхармы Будды156.

Эта сущность наделена всей полнотой этих качеств, не имеющих какого-либо недо-
статка, и называется Вместилищем Так Приходящего, а также — Дхармовым Телом Так

151 Весь анализ проблемы «неведения», предложенный в «Трактате», свидетельствует о том, что «неведение»
понимается в нем как начало исключительно гносеологического, а не онтологического характера, поскольку
описывается как безначальное, но не бесконечное, в отличие от вечной и непреходящей истинной реально-
сти как она есть (санскр. бхутататхата), являющейся собственной природой сознания [Yoshita S. Наkeda.
Ор. сit., р. 64].

152 Слушающие голос (кит. шэн вэнь; санскр. шравака) и одиноко пробужденные (кит. юань цзюэ; санскр.
пратьекабудда) — обычные в махаянских текстах обозначения последователей Малой Колесницы — Хиная-
ны.

153 Начальный предел (кит. цянь цзи), конечный предел (кит. хоу цзи). Имеется в виду безначальность и бес-
конечность истинной реальности как она есть (кит. чжэнь жу; санскр. бхутататхата).

154 Благие качества (кит. гундэ; санскр. гуна)—имеется в виду бесконечное число положительных атрибутов,
которыми истинная реальность наделена как «сущая сама по себе», тогда как для сансарического сознания,
омраченного неведением, она представляется пустой и безатрибутной.

155 Вечность (кит. чан; санскр. нитья), блаженство (кит. лэ; санскр. сукха), истинное «я» (кит. во; санскр. ат-
ман), чистота (кит. цзин; санскр. шубха) — четыре парамиты (здесь: фундаментальных атрибута) истинной
реальности как она есть. Эти четыре атрибута прямо противоположны четырем фундаментальным характе-
ристикам сансары, мира рождений-смертей, каковыми являются: непостоянство (кит. у чан; санскр. анитья),
страдание (кит. ку; санскр. духкха), бессущностность, «все-без-“я”», (кит. у во; санскр. анатма) и загрязнен-
ность (кит. гоу; санскр. ашубха).

Такая характеристика истинной реальности характерна для текстов, связанных с теорией Татхагатагарбха и
восходит к таким каноническим текстамМахаяны, как «Махапаринирвана сутра», «Шрималадеви симханада
сутра», а также к столь авторитетному трактату, как «Ратнаготра вибхага» («Уттаратантра»), приписывающе-
муся в тибетской традиции бодхисаттвеМайтрейе и Асанге, а в китайской — Сарамати (Цзяньхуэй).
По существу, в данной доктрине мы имеем дело с переформулированным в буддийской терминологии важ-

нейшим постулатом индийской религиозной мысли (брахманистская традиция), восходящим еще к Упани-
шадам: «Атман есть Брахман» («истинное “я” тождественноАбсолюту»). Теперь этаформула приобретает вид:
«Татхата есть атман» или «Дхармакайя (Дхармовое Тело Будды) есть атман (истинное “я”)».

156 Под Дхармой Будды (кит.фо фа) здесь имеется в виду Дхармовое Тело Будды (санскр. дхармакайя). Пред-
ставляется возможным сопоставить излагаемое в «Трактате» учение об истинной реальности как сущности,
наделенной бесконечным количеством благих атрибутов, не только с Сагуна Брахманом (Абсолютом с ка-
чествами) брахманизма, но и со средневековым схоластическим определением Бога как совокупности всех
реальностей.

Интересно, что хотя обычно буддийская философия Махаяны сопоставляется с брахманским учением
Адвайта-веданты, где единственной реальностью признается бескачественный Абсолют (Ниргуна Брахман),
концепция данного «Трактата» ближе к более поздним типам Веданты, где Абсолют, наделенный качествами
(Сагуна Брахман), ставится выше бескачественного Брахмана не-двойственной Веданты (Рамануджа,Мадхва,
Валлабха и др.).

24



Приходящего157.

Вопрос: Выше говорилось, что субстанция истинной реальности как она есть равност-
на и лишена каких-либо свойств. Почему же теперь говорится, что субстанция наделена
всеми видами благих качеств?

Ответ: Хотя по сути своей она наделена всеми этими благими качествами, однако при
этом ей не присуще свойство различия. Она равностна и имеет один и тот же вкус. Истин-
ная реальность как она есть — только Единое.

Что же это означает?
Поскольку она лишена каких-либо различий, лишена самого свойства наделенности

различиями, она по этой причине не-двойственна158.
Как же тогда можно говорить о различиях159?
Сошлемся в качестве примера на свойство подверженности рождениям-смертям, при-

сущее опирающемуся на кармическую активность сознанию160.
Каким образом сошлемся?
Поскольку все дхармы изначально являются только сознанием и по сущности своей

не сводятся к различающей мысли161, тем не менее, когда сознание охвачено заблуждени-
ем, его непробужденность полагает начало различающей мысли, вследствие чего сознание
начинает воспринимать весь мир объектов. Поэтому и говорят о наличии непросветлен-
ного неведения. Тем не менее природа сознания не подвержена возникновению и поэтому
является сияющим светом великой премудрости.

Когда сознание совершает акт восприятия, тогда появляется и свойство не-восприятия
объектов162. Но природа сознания не имеет отношения к актам восприятия, и поэтому она
освещает своим светом все стороны дхармового универсума.

То сознание, которое пребывает в движении, не является истинным всесознающим
сознанием и лишено собственной природы. Оно лишено вечности, лишено блаженства,
лишено «я», лишено чистоты. Напротив, оно охвачено суетой, аффектами, печалью, из-
менчивостью, а посему и является несвободным, и все эти неблагие качества по своему
числу превосходят песчинки в Ганге.

Из этого ясно, что поскольку природа сознания неподвижна, то она и наделена свой-
ствами всех чистых благих качеств, превосходящих по своему числу песчинки в Ганге. Вот
как можно здесь сослаться на непробужденное сознание.

Если сознание возникает, а тем более совершает акты восприятия дхарм, помещенных
перед ним163, и становится способным к порождению различающей мысли, то эти благие
качества, присущие ему по природе, сокращаются.

157 Кит. жулай фашэнь; санскр.татхагата дхармакайя.
158 Не-двойственна (кит. бу эр; санскр. адвайя)—не-двойственность, не-дихотомичность—одна из важней-

ших характеристик истинной реальности в махаянском буддизме. Интересно тонкое различие между брах-
манским термином адвайта и буддийским адвайя, равно обозначающими не-двойственность. Первый из них
акцентирует единство реальности, второй — отсутствие в истинной реальности оппозиций, противополож-
ностей и вообще какой-либо дихотомии (так, согласно китайской буддийской школе Хуаянь, в действитель-
ности единство и множественность, субъект и объект и другие пары противоположностей вовсе не являются
оппозициями: и то и другое есть, но их противостояния или противоречия между ними нет).

159 Различие (кит. чабе) — речь идет о правомерности утверждения о множественности атрибутов (качеств)
реальности при условии декларирования ее не-двойственного характера.

160 Речь идет о том, что хотя истинной реальности как она есть в высшем смысле и не могут приписываться
никакие характеристики, тем не менее условно таковые могут быть установлены, подобно множественности
характеристик, присущих дхармам, опирающимся на кармическую активность сознания.

161 Дословно: «не пребывают в различающей мысли». Другими словами, истинная реальность отнюдь не
тождественна тому, что представляется реальным омраченному неведением сознанию, поскольку последнее
ложно приписывает реальности свои собственные характеристики. Иначе можно сказать, что истинная ре-
альность превосходит все ментальные конструкты, принимаемые сансарическим существом за нечто дей-
ствительно реальное.

162 То есть никакой акт восприятия не может охватить все множество объектов. Все невоспринятые объекты
останутся таковыми, пребывая вне актуального содержания данного сознания на данный момент.

163 То есть приписывает свои собственные свойства (дхарма как элемент потока психической жизни живого
существа, континуума — сантаны) внешним вещам.

25



Тем не менее все эти бесчисленные благие качества чистых дхарм есть не что иное,
как Единое Сознание. И поскольку оно по своей природе не имеет ничего общего с содер-
жанием различающей мысли, по этой причине оно и преисполнено этими качествами и
называется Вместилищем Дхармового Тела Так Приходящего164.

Далее. Под воздействием функциональных проявлений истинной реальности как она
есть все Так Приходящие будды, находясь на причинной ступени165, проявляли великое
сострадание, практиковали все парамиты166, собирали и преобразовывали все живые су-
щества. Они давали великие обеты, желая до конца освободить все живые существа и пе-
ревести их на другой берег существования.

Кроме того, в течение бесчисленных космических циклов167 вплоть до самых отдален-
ных пределов грядущего они смотрели на любое живое существо как на самих себя, не
отличая себя от него.

И тем не менее они не схватывали свойство «быть живым существом».
Каким же образом?
В силу того, что они поистине знали, что и все живые существа, и они сами тожде-

ственны абсолютно равностной и лишенной каких-либо различий истинной реальности
как она есть.

Поскольку они имели таковую мудрость, объединенную с великими искусными мето-
дами, они смогли уничтожить непросветленное неведение и узреть изначальное Дхармо-
вое Тело.

Будучи самоестественными, они совершили все виды превосходящих всякое мышле-
ние деяний и проникли во все места мира благодаря своему тождеству с истинной реаль-
ностью как она есть.

И тем не менее они никак не обнаружили никаких признаков своей деятельности, ко-
торые можно было бы воспринять.

И по какой причине?
Ведь все будды Так Приходящие суть лишь одно только Дхармовое Тело и воплощение

свойства его мудрости168. Они принадлежат мируПервойИстины, а не миру, относящему-
ся к области Профанической Истины169. Они не причастны никаким мирским поступкам,
и поэтому живые существа, следуя за ними, взирая на них и внимая им, получают благо.
Поэтому и говорится о воздействии через них истинной реальности.

164 Дхармакайя Татхагатагарбха (кит. фа шэнь жулай чжи цзан).
165 Причинная ступень (кит. инь ди) — имеется в виду ступень совершенствования бодхисаттвы, предше-

ствующая достижению состояния Будды (ступень плода, кит. го ди).
166 Парамиты — совершенства, переводящие на другой берег существования, то есть в нирвану. Наиболее

известен список из шести парамит: дана-парамита (совершенство даяния),шила-парамита (совершенство
соблюдения обетов нравственности), кшанти-парамита (совершенство терпения), вирья-парамита (совер-
шенство усердия), дхьяна-парамита (совершенство созерцания) и праджня-парамита (совершенство мудро-
сти).

167 Космические циклы (кит. цзе; санскр. кальпа) — цикл существования мира от его возникновения из пу-
стоты до разрушения и формирования нового мира (начало следующего цикла).

168 В поздней Махаяне выделялось два аспекта Дхармового Тела: когнитивный (Дхармовое Тело Мудрости,
санскр. джнянадхармакайя) и бытийственный (Дхармовое Тело Самобытия, санскр. свабхавикадхармакайя).

169 Здесь вводится важнейшее махаянское учение о двух истинах: профанической, или условной (кит. цзя ди;
санскр. санвритти сатья), и абсолютной (кит. чжэнь ди; санскр. парамартха сатья). Классическая формули-
ровка этой теории принадлежит Нагарджуне (Мула мадхъямика карика, ХХIV, 8, 9, 10): «Разъяснение Учения
Будды возможно на основанни двойственной истины: первая есть условная истина, вторая — абсолютная
истина. Не знающие различия между этими двумя истинами не знают подлинной сути наставлений Будды.
Абсолютная истина не может быть показана иначе как на основе относительной истины (санскр. вьявахара
сатья); без постижения абсолютной истины Нирвана не может быть обретена».

Абсолютная истина — это истинное знание относительно реальности как она есть в действительности
(санскр. татхата, нирвана, дхармакайя и т. д.). Эта истина может быть пережита и обретена, но не сооб-
щена другому или адекватно описана.

Условная истина— эмпирическая истина, которая может быть сообщена языковыми средствами. Это исти-
на, согласующаяся с опытом и другими источниками познания. Выражаясь языком кантианской философии,
первая есть истина относительно ноуменального, вторая — феноменального.

26



Эти воздействия бывают двух видов.
Каких же двух?
Первый—это воздействия, опирающиеся на различающее объекты сознание, и их вос-

принимают обычные люди, а также последователи первых двух Колесниц.
Это называют Отраженным Телом170. Поскольку эти люди не знают, что эти воздей-

ствия есть лишь проявление сознания, созданное его же трансформациями171, то они счи-
тают, что они пришли откуда-то извне. Они считают, что это Тело имеет материальные
ограничения172, и не могут до конца понять его суть.

Второй — это воздействия, опирающиеся на деятельное сознание. Их воспринимает
сознание бодхисаттв от первой ступени появления установки на пробуждение до завер-
шающей ступени.

Это называют Телом Воздаяния173. Это тело имеет неисчислимые формы; эти формы, в
свою очередь, имеют неисчислимые свойства; а эти свойства, в свою очередь, имеют неис-
числимые благие признаки174. Те места, где эти формы пребывают, опираясь на плоды со-
вершенных подвигов, также имеют все виды неисчислимых украшений.

Проявления этого Тела не знают границ, будучи неисчерпаемыми. Они лишены
свойств каких-либо материальных ограничений. Это Тело проявляет себя в ответ на по-
требностиживых существ и всегда сохраняет свое постоянство, не разрушается и не несет
ущерба.

Все эти благие качества были обретены благодаря практике всех парамит и воздей-
ствию лишенных притока аффективности следов истинной реальности175.

Поскольку это Тело под воздействием превосходящих мышление следов истинной ре-
альности наделено всей полнотой неисчислимых свойств блаженства, его и называют Те-
лом Воздаяния.

Что же касается того, что видят обычные люди, то это только грубые телесные формы.
Живые существа блуждают шестью путями176, и их видение [проявлений реальности] не
одинаково, их множество, и все они отличаются друг от друга, однако в равной степени
лишены свойств блаженства.

Поэтому этот тип [проявлений] называют Телом Соответствия177.

170 Отраженное Тело (кит. ин шэнь), иначе — Превращенное Тело (кит. хуа шэнь; санскр. нирманакайя), ма-
гически созданное Тело. Это третье из Тел Будды, создаваемое Буддой силой своей психической энергии на
уровне миражеланий (кит.юй цзе; санскр. кама дхату), для проповеди Учения существам этого мира (прежде
всего— людям). С точки зренияМахаяны, таким Отраженным Телом был и Сиддхартха ГаутамаШакьямуни,
исторический Будда.

171 Поскольку нирманакайя является Телом, созданнымпсихической силой Будды (санскр.маномайя), то его
также можно считать продуктом трансформации сознания (кит. чжуань ши).

172 Ограничения (кит. фэнь ци) — дословно: «разграничиваемое и равное».
173 Тело Воздаяния (кит. бао шэнь; санскр. самбхогакайя) — второе из Тел Будды, создаваемое Буддой на

уровне мира форм и не-форм. В этом теле будды обретают нирвану как положительное блаженство и общают-
ся с бодхисаттвами и йогинами, сознание которых разворачивается на данном уровне. Отсюда и восприятие
будд самбхогакайя как «медитативных», «созерцательных» будд. В иконографии изображения будд самбхога-
кайя имеют короны и другие многочисленные атрибуты славы и величия.
Это Тело называется Телом Воздаяния, поскольку создается бесчисленными заслугами будд.Китайское сло-

во бао очень удачно передает идею санскритского термина, поскольку означает и плод, результат, воздаяние
(в том числе и в добуддийских религиозных представлениях Китая), и связь, коммуникацию, передачу инфор-
мации (ср. современное китайское баочжи— «газета», дословно: «информационная бумага»).

174 Слово «признаки» добавлено по смыслу. Дословно: «[это] Тело имеет неисчислимые чувственные фор-
мы (кит. сэ; санскр. рупа), чувственные формы имеют неисчислимые свойства (кит. сян; санскр. лакшана),
свойства имеют неисчислимые блага (кит. хао)».

175 Анасрава васана ачара (кит. у лоу син сюнь).
176 Шесть путей (кит. лю дао) — имеется в виду шесть типов живых существ сансарического мира: божества

(санскр. дэва), титаны (санскр. асура), люди, животные, голодные духи (санскр. прета) и обитатели адов.
177 Здесь объясняется китайское обозначениенирманакайя какТелаСоответствия (кит.иншэнь). ЕслиДхар-

мовое Тело является истинной реальностью как она есть, а в своем потенциальном присутствии в каждом
живом существе—Вместилищем (Зародышем) Так Приходящего (Татхагатагарбха), а Тело Воздаяния— этой
же реальностью в восприятии бодхисаттв, идущих по ступеням совершенствования, то Тело Соответствия
(Отражения) соответствует разным типам сознания сансарических существ и воспринимается ими в соот-
ветствии с их особенностями.

27



Далее. Бодхисаттвы, возымевшие первоначальную установку на пробуждение, и про-
чие, благодаря их глубокой вере в дхарму истинной реальности, менее разнятся в их виде-
нии [ее проявлений] .

Они понимают, что телесные свойства и величие украшений, являющихся атрибутами
Тела Воздаяния, и другие тому подобные явления не появляются и не исчезают и чужды
какому-либо ограничению. Они опираются лишь на сознание, будучи его явлениями, и
неотделимы от истинной реальности как она есть.

Однако эти бодхисаттвы еще подвержены проведению различий и разграничений, по-
скольку они не вступили еще в обитель Дхармового Тела.

Если они достигают состояния «чистоты сознания», то видимые имиформы становят-
ся все утонченнее и чудеснее, а воздействие истиннойреальностимногократно возрастает.
И так продолжается вплоть до завершения Пути по ступеням бодхисаттвы. Тогда способ-
ность видения достигает своего предела, и если происходит освобождение от кармически
активного сознания, то исчезают и все видимые свойства, ибо Дхармовое Тело всех будд
находится по ту сторону различения «этого» и «того»178. Чтоже касается телесных свойств,
то их видение прекращается.

Вопрос: Если Дхармовое Тело всех будд свободно от телесных свойств, то каким же
образом оно может являть себя через нечто, наделенное телесными свойствами?

Ответ: Это Дхармовое Тело и есть Тело, наделенное чувственно воспринимаемой фор-
мой179. Поэтому оно и может являть себя через телесную форму.

Можно сказать, что изначально материя и сознание не-двойственны180.
Посколькуматерияпо своейприроде тождественнапремудрости, телеснаяформа, раз-

деленная на отдельные чувственно воспринимаемые формы, и называется Телом Премуд-
рости181.

Поскольку премудрость по своей природе тождественна материи, постольку и гово-
рится, что Дхармовое Тело объемлет собою все без исключения. Явленные ею телесные
формы не имеют ограничений.

Следуя сознанию, оно может проявиться во всех десяти сторонах света в виде бесчис-
ленных бодхисаттв, бесчисленных Тел Воздаяний и бесчисленных величественных укра-
шений. Хотя все они и отличаются друг от друга, но тем не менее не знают никаких огра-
ничений и никаких противодействий со стороны друг друга. Их нельзя познать различаю-
щим сознанием, поскольку они являются свободными энергиями182 истинной реальности
как она есть.

Далее будет разъяснено, как перейти из мира рождений-смертей в мир истинной ре-
альности как она есть.

178 «То» и «это» (здесь: би цы; чаще: би ши) — со времен Чжуан-цзы (IV–III вв. до н. э.) распространенное в
китайской философии обозначение объекта и субъекта.

179 Чувственно воспринимаемая форма (кит. сэ ти) — дословно: «материальное тело» или «тело цвета и
формы».

180 Здесь декларируется учение о недуальной природе реальности, в которой не существует двойственности
материи (кит. сэ; санскр. рупа) и сознания (кит. ши; санскр. видяжняна), создаваемой лишь неведением (кит.
у мин; санскр. авидья) сансарического сознания.

181 Природа и сознания, и материи тождественна и сводится к чистому знанию, премудрости (кит. чжи; сан-
скр. джняна), и поэтому физическое тело по сути своей тождественно когнитивному аспекту Дхармового Тела
(санскр. джнянакайя или джнянадхармакайя). Эта тема особенно подробно разрабатывается в тантрическом
(кит. цзинь ган чэн; санскр. ваджраяна) буддизме.

Фраза, переведенная выше как «. . . телесная форма, разделенная на отдельные чувственно воспринимаемые
формы. . . » точно должна переводиться как «телесная форма не имеет оформленности» (кит. сэ ти у син), од-
нако, по-видимому, в тексте произошла случайная замена знака фэнь (разделяться) на у (нет, не имеет).

182 «Свободные энергии истинной реальности» (кит. чжэнь жу цзыцзай юн). Словом «энергия» здесь переве-
дено юн— «употребление», «использование», «функция», «динамическая акциденция», — значение которого
близко к исходному греческому значению слова «энергия».

28



Можно сказать, что, анализируя пять скандх183, мы приходим к выводу, что они сво-
дятся к материи и сознанию.

Объекты шести органов чувств184 при окончательном анализе оказываются вовсе не
тем, чем они нам представлялись ранее.

Что же касается сознания, то оно вовсе не имеет никаких свойств оформленной телес-
ности, и даже если искать последние по всем десяти сторонам света, то все равно их не
найти.

Если человек заблудился и принимает восток за запад, то даже если он и будет идти по
неизменному маршруту, то все равно не придет туда, куда ему нужно.

Таковы и все живые существа. Они заблудились по причине неведения и стали прини-
мать за свое сознание различающую мысль. Сознание по своей сущности недвижно. Если
человек может созерцать, анализировать и познавать суть своего сознания и поймет, что
она тождественна отсутствиюразличающеймысли, то онможет легко и успешно вступить
в мир истинной реальности как она есть.

Что касается излечения от ложных привязанностей, то все ложные привязанности
опираются на воззрение, согласно которому «я» существует. Если отказаться от веры в «я»,
то не будет и ложных привязанностей.

Есть два типа воззрения на «я».
Первый заключается в признании наличия «я» у личности.
Второй— в признании наличия «я» у дхарм185.

Существует пять типов веры в наличие «я» у личности, которой придерживаются
обычные люди.

Какие же это пять?
Первый тип заключается в том, что, услышав из сутры, что Дхармовое Тело Так При-

ходящего пребывает в предельном покое и подобно пустому пространству, и не зная, что
об этом говорится, дабы разрушить заблуждения, начинают утверждать, что пустое про-
странство и есть природа Так Приходящего.

Как же исправить это заблуждение?
Следует понять, что свойство быть пустым пространством есть лишь ложная дхарма,

лишенная субстанциальности и бессущностная. Это свойство лишь приписывается мате-
рии и потому как бы существует.

Признание же реальности этого свойства будет удерживать сознание в мире рожде-
ний-смертей. Поскольку же все дхармы, образующие группу материи, изначально есть не
что иное, как сознание, никакой материи вне сознания нет.

Если же никакой материи помимо сознания нет, то нет и свойства быть пустым про-
странством. Можно сказать, что весь мир объектов — одно только сознание, приобрета-
ющее видимость реальности из-за возникновения заблуждения.

Если сознание освободится от своей омраченной деятельности, то исчезнет и весь мир
объектов и останется лишь одно истинное сознание, объемлющее все без исключения. Вот

183 Пять скандх (кит. у инь; санскр. панча скандха) — пять групп элементов (санскр. дхарм), конституирую-
щих эмпирическую личность. Они суть: материя (кит. сэ; санскр. рупа), ощущение (кит.шоу; санскр. ведана),
способность формировать представления (кит. сян; санскр. самджня), формирующие факторы (кит. син; сан-
скр. санскара) и сознание (кит.ши; санскр. виджняна).

184 Материя и сознание (психика в широком смысле) — рупа и читта (кит. сэ и синь). Материя — рупа
скандха (кит. сэ инь), психика — остальны четыре скандхи.

Шесть органов чувств («шесть видов пыли» — кит. лю чэнь; санскр. индрия) — пять органов чувственного
восприятия иманас как «орган» восприятия «умопостигаемого» (санскр. дхарма), тесно связанный с памятью
(«память предыдущего момента»), что определяет его ведущую роль в создании сантана — «психического
континуума как личности» (санскр. пудгала) в ее протяженности во времени.

185 Имеются в виду два аспекта буддийской теории Анатмавада (кит. у во): пудгала найратмья (кит. жэнь у
во), согласно которой индивидуальная душа отсутствует и личность представляет собой упорядоченное со-
четание групп элементов (санскр. скандха), и дхарма найратмья (кит. фа у во), согласно которой каждый
элемент (санскр. дхарма), в свою очередь, является не онтологической (санскр. дравья сат), а лишь мыслимой
реальностью (санскр. праджняпти сат).

29



каков окончательный смысл учения о безбрежной по своей природе мудрости Так Прихо-
дящего, а вовсе не в том, что мудрость по своим свойствам подобна пустому простран-
ству186.

Второй тип заключается в том, что миряне, услышав из сутры, что все дхармы в основе
своей воплощают пустоту, что они, вплоть до дхармы нирванической истинной реально-
сти как она есть, также в основе своей пусты, и изначально их самость пуста, будучи сво-
бодной от всех свойств, и не зная, что об этом говорится, дабы разрушить заблуждения,
начинают говорить, что природой истинной реальности как она есть и Нирваны является
одна лишь пустота.

Как же исправить это заблуждение?
Следует понять, что Дхармовое Тело истинной реальности как она есть по своей соб-

ственной субстанции отнюдь не пусто, а имеет природу, наделенную полнотой неисчис-
лимых благих качеств и совершенств.

Третий тип заключается в том, что люди, услышав из сутры, что Вместилище Так
Приходящего никоим образом не увеличивается и не уменьшается и воплощает в себе
все дхармы благих качеств и совершенств, и не понимая смысла услышанного, начинают
утверждать, что во Вместилище Так Приходящего существуют различия между собствен-
ными свойствами дхарм материального и психического.

Как же исправить это заблуждение?
Следует понять, что вышесказанное [относительно Вместилища Так Приходящего]

справедливо лишь относительно истинной реальности как она есть и о различиях гово-
рится лишь применительно к способности омраченного сансарического ума187.

Четвертый тип заключается в том, что люди, услышав из сутры, что все загрязненные
дхармы мира рождений и смертей опираются на Вместилище Так Приходящего и что все
дхармы неотделимы от истинной реальности как она есть, и не понимая причины этого,
начинают говорить, что Вместилище Так Приходящего в своей собственной субстанции
содержит все дхармы мира рождений и смертей.

Как же исправить это заблуждение?
Ведь об этом говорится по той причине, что ВместилищеТакПриходящего изначально

вмещает в себя болеемногочисленные, чемпесчинки в Ганге, чистые благие качества, неот-
делимые, неотсекаемыеинеотличные от истиннойреальности как она есть188. Всеже более
многочисленные, нежелипесчинки в Ганге, загрязненныеиподверженныепритоку аффек-
тивности дхармы существуют лишь по видимости, и они никогда с самого безначального
начала не вступали во взаимодействие с природой Вместилища Так Приходящего.

Если бы даже Вместилище Так Приходящего в самой своей субстанции содержало бы
ложные дхармы и тем не менее побуждало бы живые существа к достижению пробужде-
ния и вечного успокоения всего ложного, то ни для чего ложного просто не осталось бы
места.

186 Цель данного рассуждения — показать, что любой атрибут может приписываться истинной реально-
сти нашим сознанием лишь условно и в пропедевтических (санскр. упайя) целях, причем он не должен вос-
приниматься в качестве сущностного свойства самой реальности, превращающейся иначе просто в один из
«феноменов». Столь же условны и атрибуты «без-атрибутности», или «небытийности», характеризующие ре-
альность не саму по себе, а лишь как представление о ней в заблуждающемся сознании, которое только лишь
и может мыслить реальность как «пустую», «бескачественную», «неопределимую», подобную «пустому про-
странству» и т. д. Здесь же текст формулирует и позицию китайской Виджнянавады относительно проблемы
реальности внешнего мира — «никакой материи (кит. сэ; санскр. рупа) вне сознания (кит. синь; санскр. чит-
та) нет» — и це сэ фа бэнь лай ши синь, ши у вай сэ. Жо у вай сэ чжэ, цзэ у сюй кун чжи сян. Это утверждение
отличает позицию китайских Виджнянавадинов от индийских (по крайней мере, основоположника школы
Васубандху и других мыслителей до Дхармапалы (к. VI — н. VII вв.), выступавших с отрицанием приписы-
вания качества «быть реальными и внеположными сознанию» чувственным объектам (санскр. вишая), не
отрицая существования стоящих за ними объектов (санскр. васту).

187 Подробнее см. прим. 185.
188 Здесь в рассуждении о соотношении качеств или атрибутов (кит. гундэ; санскр. гуна), присущих реаль-

ности в ее самобытии, используется фундаментальный буддийский абхидхармический принцип неотличимо-
сти носителя (санскр. дхарма) от несомого им качества, противостоящий брахманистскому субстанциализму,
разграничивающему субстанцию и несомые ею качества.

30



Пятый тип заключается в том, что люди, услышав из сутры, что мир рождений и смер-
тей существует благодаря опоре на Вместилище Так Приходящего и что Нирвана также
обретается благодаря опоре на Вместилище Так Приходящего, и не понимая смысла ска-
занного, начинают утверждать, что живые существа имеют начало, а раз они имеют на-
чало, то и Нирвана, обретенная Так Приходящим, может также закончиться, и он вновь
может стать живым существом.

Как же исправить это заблуждение?
Разъяснением того, что поскольку Вместилище Так Приходящего не имеет никакой

временной границы в прошлом, то и свойства неведения также не имеют начала.
Если же кто-либо говорит, что источник происхождения живых существ находится за

пределами трех миров, то это означает, что он повторяет доктрины внешних путей.
Кроме того, поскольку Вместилище Так Приходящего не имеет никакой временной

границы и в будущем, то и Нирвана, обретаемая всеми буддами, а также и все соотно-
сящиеся с ней свойства, также не имеет никакой временной границы в будущем189.

Воззрение, согласно которому дхармы наделены «я»190, опирается на несовершенство
корней учения двух Колесниц191. Из-за этого несовершенства Так Приходящий наставлял
их последователей только лишь в доктрине об отсутствии «я» у личности, а эта доктри-
на не является исчерпывающей. Согласно этому воззрению, личность составлена из под-
верженных возникновению и гибели дхарм пяти скандх192. Последователи этих Колесниц
страшатся пребывания вмире рожденийи смертейииспытывают ложное влечение кНир-
ване.

Как же исправить эти заблуждения?
Ведь по своей собственной природе дхармы пяти скандх вовсе не рождаются, а следо-

вательно, и не гибнут, изначально пребывая в Нирване. Для того же, чтобы окончательно
изжить все ложные привязанности, следует понять, что все загрязненные и чистые дхар-
мы взаимозависимы и не имеют никаких собственных свойств, о которых можно было бы
говорить.

По этой причине все дхармы изначально не имеют природы ни материи, ни психики,
ни мудрости, ни сознания, ни деятельного, ни не-деятельного193.

Поэтому вовсе нельзя говорить о свойствах, а все-таки продолжающим говорить об
этом следует знать, чтоТакПриходящий, умело применяяискусныеметоды, проповедовал
условные истины, дабы иметь возможность вести живые существа, усвоившие их, к осво-
бождению от различающей мысли и вернуться к истинной реальности как она есть. По-
средством различающей все дхармы мысли, сознание и оказывается подверженным рож-
дениям и смертям и не может вступить в наделенную истинной сущностью мудрость.

189 Внешние учения (кит. вай дао; санскр. тиртхика) — здесь имеются в виду учения брахманских школ,
признававших доктрину Бога-Творца (санскр. ишвара).
Общий смысл данного пассажа заключается в том, что пробуждение и неведение, нирвана и сансара, не

должны рассматриваться как взаимоисключающие и связанные с последовательностью во времени понятия
(вначале нирвана, потом сансара, потом снова нирвана и т. п.). Связь между ними предполагает лишь логиче-
ское предшествование: логически изначальное пробуждение предшествует неведениюи является его «базой»,
нирвана первичнее сансары и «основа» последней. Ср. высказывание Фа-цзана: «Узнав, что ложное зависит
от истинного, люди думают, что вначале существует истинное, а потом появляется ложное. Так они утвер-
ждаются в ложных взглядах на природу начала. Или напротив, некий проповедник ложных взглядов может
утверждать, что из первоначального мрака пробуждение как раз и возникает, а люди будут считать, что вна-
чале были погруженные в сансару живые существа, а затем опирающееся на истину освобождение из нее»
[Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 277б].

190 То есть учения, признающие теорию пудгала найратмья, а не дхарма найратмья. Подробнее см.
прим. 185.

191 То есть Хинаяна: Колесницышраваков (слушающих голос) и пратьекабудд (будд-для-себя).
192 См. прим. 184.
193 Здесь излагается махаянская доктрина неописываемости собственной природы дхарм, выступающей в

таком контексте в качествешуньяты (пустота, кит. кун), адвайя (недвойственность, кит. бу эр) или нисвабхава
(без-само-природы, кит. у цзы син).Не-деятельное (кит. у вэй; санскр. асанскрита)— дхармы,неподверженные
сансарическому волнению. Абхидхарма относит к ним пространство и два вида «угасания» (санскр. ниродха,
нирвана). Деятельное (кит. ю вэй; санскр. санскрита) — все остальные дхармы, вовлеченные в сансарическое
волнение.

31



Что касается разделения типов устремления к пробуждению по свойствам Пути, то
можно сказать, что Путь, который проходят все будды и все бодхисаттвы, возымевшие
сознание устремления и занимающиеся совершенствованием, может быть рассмотрен в
аспекте типов устремления как бывающий трех видов.

Каких же трех?
Первый— это устремление, связанное с совершенством веры.
Второй— это устремление, связанное с пониманием и деятельностью.
Третий— это устремление, связанное с непосредственным постижением сути.

Что касается совершенства веры и возникновения устремления к пробуждению, то в
людях какого типа это находит себе опору, какого рода практику предполагает, а при до-
стижении совершенства веры, у кого может появиться устремление к пробуждению?

Что касается существ так называемого неустановившегося типа194, то среди них есть
такие, которые, благодаря воздействию силы благих корней следов-впечатлений реально-
сти, верят в карму и в плод совершенных деяний и могут совершать десять видов благих
дел195. Такие люди отвращаются от страданий мира рождений и смертей и желают устре-
миться к наивысшему бодхи196. Если им удается встретить будд, то они по-родственному
служат им и пекутся о них, совершенствуясь в деяниях верного сознания. По прошествии
десяти тысяч кальп вера в их сознании становится совершенной. Что касается устремле-
ния к пробуждению, то оно будет укрепляться благодаря наставлениям будд и бодхисаттв,
благодаря возрастанию великого сострадания или по причине их стремления сохранить
истинное Учение от исчезновения — все это будет способствовать укреплению их стрем-
ления к пробуждению. Если они таким образом, через обретение совершенства веры, об-
ретут устремление к пробуждению, то они приобщатся к типу определившихся существ
и уже ни при каких условиях не повернут вспять. О них говорят как о принадлежащих к
семени Так Приходящего197.

Однако среди соответствующих существ есть и такие, благие корни которых чрезвы-
чайно малы, а накопившиеся в течение исключительно длительного времени аффекты ис-
ключительно сильны. Хотя они также могут встретить будд и почитать их, в них может
произрасти лишь семя обретения в будущем рождения в виде человека или божества или
семя приобщения к пути двух низших Колесниц198. И хотя среди них также будут люди,
взыскующие Пути Великой Колесницы, из-за неустановленности их корней они будут то
продвигаться вперед, то отступать назад.

Но будут и такие, которые смогут, благодаря наличию особенно благоприятных усло-
вий, достичь формирования устремления к пробуждению еще до прошествия десяти ты-
сяч кальп. Этоможет произойти благодаря телесномуприсутствиюБудды, благодаря забо-
те и попечению о Сангхе, благодаря получению наставлений от последователей двух низ-
ших Колесниц или благодаря обучению у других праведных личностей — благодаря всем
этим условиям может развиться устремление к пробуждению. Но все эти виды устремле-
ния к пробуждению являются неустановившимися, и потому в случае появления небла-
гоприятных условий люди, наделенные ими, могут вновь отступить на уровень последо-
вателей двух низших Колесниц.

Далее. Какой же тип сознания надо взращивать для развития устремления к пробуж-
дению через достижение совершенства в вере?

194 Неустановившиеся (кит. бу дин) — существа, чье движение по Пути к состоянию Будды неравномерно,
и успехи чередуются с отступлениями назад, а также те, кто не получили заверения от того или иного будды,
что они достигнут пробуждения.

195 Десять благих дел (в дальневосточной традиции): не убивать, не красть, не прелюбодействовать, не лгать,
не краснобайствовать, не клеветать, не двурушничать, не завидовать, не гневаться и не поддерживать ложные
взгляды.

196 Бодхи (кит. пути) — пробуждение, просветление.
197 Семя Так Приходящего (кит. жулай чжун; санскр.татхагата биджа), — возможно, то же, что итатха-

гата готра, татхагата кула — «семья Татхагаты», то есть люди наивысших способностей, быстрее других
могущие реализовать свою природу как природу Будды.

198 См. прим. 191.

32



Можно сказать, что существует три таких типа.
Какие же три?
Первый — это прямонаправленное сознание, предполагающее правильное памятова-

ние199 истинной реальности как она есть.
Второй—это глубокое сознание, наслаждающееся накоплением всех видов благих де-

яний.
Третий — это сознание, преисполненное великим состраданием, стремящееся осво-

бодить все живые существа от страданий.

Вопрос: Выше говорилось, что Дхармовый Мир обладает лишь свойством единствен-
ности и в субстанции Будды нет двойственности. Почему же тогда недостаточно только
размышлять об истинной реальности как она есть, а еще надо стремиться научиться со-
вершать все виды благих деяний?

Ответ: Возьмем для примера драгоценность мани200, которая по своей сущностной
природе чиста и лучезарна, но тем не менее на поверхности загрязнена нечистотами.

Если человек будет только размышлять о сущности драгоценности и не будет, исполь-
зуя все имеющиеся искусные методы, чистить и полировать ее, то он никогда не увидит ее
чистоты.

Точно так же дхармовая сущностная природа истинной реальности, составляющей
природу живых существ, пуста и чиста, однако, тем не менее, из-за неисчислимых загряз-
нений, создающихся аффектами, она оказывается омраченной.

Если человек только размышляет об истинной реальности как она есть и не использует
все имеющиеся искусные методы, чтобы пропитаться истинной реальностью и достичь
совершенства, он также никогда не достигнет чистоты.

Поскольку бесчисленные загрязнения, подобно пелене, окутывают все дхармы, необ-
ходимо совершенствоваться в свершении всех благих деяний, чтобы таким образом очи-
ститься. Если человек таким образом совершенствует все благие дхармы, то он легко и
естественно возвращается к гармонии с дхармой истинной реальности как она есть.

Если говорить вкратце, то можно выделить четыре вида искусных методов.
Какие же это четыре?
Первый—это фундаментальные искусные методы. Так называется созерцание нерож-

денной своеприродности201 всех дхарм, отказ от ложных воззрений во имя не-пребывания
в мире рождений-смертей.

Это также созерцание всех дхарм как совокупно порожденных причинами и условия-
ми и понимание неизбежности кармических следствий.

Из этого понимания возникает великое сострадание, стремление к совершению при-
носящихблаго счастья202 деянийвоимя собиранияипреображенияживых существ, что, в
свою очередь, предполагает не-пребывание в Нирване, поскольку согласованность с дхар-
мовой природой203 и следование ей предполагают не-пребывание в какой-либо сущно-
сти204.

199 Правильноепамятование (кит. чжэннянь; санскр. самьяк смрити)—седьмая ступеньБлагородногоВось-
меричногоПути (кит.шэн ба дао; санскр. арья аштанга марга)— аналитическое размышление о природе тела,
чувств, психики и элементов сознания.

200 Мани— санскритское слово, оставленное в тексте в транскрипции (кит. мони бао— «драгоценность ма-
ни»), и означает, собственно, драгоценность. Здесь, вероятно, имеется в виду чантамани, волшебная дра-
гоценность, исполняющая желания, один из атрибутов Будды и вселенского монарха — Чакравартина (кит.
чжуань лунь шэн ван) из набора «семи сокровищ».

201 Своеприродность — точная калька китайского цзы син (самобытие, санскр. свабхава).
202 Благо счастья (кит. фу дэ; санскр. пунья) — заслуги, приобретаемые на Пути буддийского самосовершен-

ствования.
Здесь представляется необходимым прокомментировать также термин «не-пребывание» (кит. бу чжу; сан-

скр. апратиштха), связанный с основами «практического разума» шуньявадинского учения (он обозначает
тип поведения, предполагающийся пониманием шуньяты, пустотности всего): это свобода, спонтанность,
непривязанность, отсутствие ригидности во взглядах и т. п.

203 Дхармовая природа (кит. фа син; санскр. дхармата) — природа всех дхарм как истинная реальность.
204 То есть отсутствие привязанности к какой-либо сущности или отдельному аспекту реальности.

33



Второй — это способные к приостановлению искусные методы. Они заключаются в
развитии способности к совестливому раскаянию в совершенных ошибочных поступках,
которая может приостанавливать все дурные дхармыи не давать связанным с ними состо-
яниям возрастать и усиливаться. Благодаря этому, согласованность с дхармовой природой
и следование ей позволяют избежать всех видов ошибочных поступков.

Третий — это взращивающие и усиливающие уже появившиеся благие корни искус-
ные методы. Например, если человек усердно почитает, заботливо пестует и благоговейно
поклоняется Трем Драгоценностям205, воспевает, радуется и превозносит всех будд, то,
благодаря силе его любви и преданному почтению к Трем Драгоценностям, переполняю-
щим его сердце, его вера возрастет и усилится, и такой человек тогда сможет направить
свое усердие на достижение наивысшего Пути.

Кроме того, благодаря силе Будды, Дхармы и Сангхи, которая будет хранить такого
человека, он сможет уничтожить все кармические препятствия и его благие корни не по-
несут ущерба, а благодаря согласию с дхармовой природой и следованию ей, он сможет
удалить все виды препятствий, проистекающих из-за невежества.

Четвертый— это искусные методы великого обета, равно распространяемого на все
живые существа. Этот обет заключается в том, чтобы в будущем преобразить и переве-
сти на другой берег все живые существа без остатка, дабы они обрели окончательную и
безостаточную Нирвану206.

Это возможно по причине согласованности с дхармовой природой и следования ей,
ибо нет в ней никакой разорванности, дхармовая природа всеохватна и величественна,
она, словно пелена, окутывает все живые существа, равностна и не-двойственна. В ней нет
места различению «того» и «этого»207, и она всецело пребывает в покое исчерпания208.

Если бодхисаттва приобретает это устремление, то он в малой степени может приоб-
щиться кДхармовомуТелу. Приобщившись кДхармовомуТелу, он может, следуя силе сво-
его обета, явить себя восемью способами перед живыми существами ради их блага209.

Они таковы: нисхождение с небес Тушита210, вхождение в утробу матери, пребывание
в утробе матери, покидание утробы матери, уход из семьи, обретение Пути211, поворот
Колеса Учения, вступление в Нирвану.

Однако про такого бодхисаттву еще нельзя сказать, что он полностью реализовал
Дхармовое Тело, поскольку его карма, связанная с притоком аффективности в течение
неизмеримых эпох, еще полностью не отсечена. Поэтому его жизнь связана со свойством
«быть подверженным наималейшим страданиям».

Однако это происходит все-таки не вследствие кармических результатов, а в силу сво-
бодно принятого им великого обета. Если в сутре говорится, что среди таких бодхисаттв
бывают и отступающие с Пути в дурные формы существования, то это не означает под-

205 Три Драгоценности (кит. сань бао; санскр. триратна) — три высшие ценности буддизма: Будда, Дхарма
(Учение) и Сангха (монашеская община). Приобщение к буддизму знаменуется «принятием прибежища» в
Трех Драгоценностях: «Поклонение Будде, поклонение Дхарме, поклонение Сангхе» (санскр. намо буддхайя,
намо дхармайя, намо сангхайя).

206 Окончательная и безостаточная Нирвана (кит. цзюцзин у юй непань; санскр. ануттара анупадхишеша
нирвана) — то есть высшая и совершенная нирвана Будды.

207 «То» и «это» (кит. би цы) — «объект и субъект». См. прим. 178, с. 28.
208 Покой исчерпания (кит. цзю цзин цзиме; санскр. ануттара ниродха)— дословно: «окончательное упокое-

ние уничтожения». «Уничтожение» (имеется в виду уничтожение клеш, аффектов и заблуждений)— обычное
в Китае обозначение нирваны.

209 Восемь способов (кит. ба чжун)— основные событияжитийного варианта биографии БуддыШакьямуни
(см. ниже). В стандартном варианте, однако, обычно опускается «пребывание в утробе матери» и добавляется
(после «ухода из семьи») «победа над Марой-искусителем».

Поворот Колеса Учения (кит. чжуань фа лунь) — начало Проповеди Будды. Махаяна выделяет три таких
«поворота»: первая проповедь в Варанаси (Бенаресе) — начало Хинаяны, проповедь праджня-парамиты —
начало Махаяны, проповедь учения о «только осознавании» — завершение Махаяны.

Данное в «Трактате» перечисление обычно называется «восемью типами проявления Махаяны».
210 Тушита (кит. доушуай тянь) — ближайшие к миру желаний небеса мира форм, на которых находится

бодхисаттва (будущий будда) перед нисхождением на землю (своим последним рождением).
211 Имеется в виду пробуждение (санскр. аннутара самьяк самбодхи), обозначенное здесь, как в самых ран-

них переводах буддийских текстов на китайский язык, словом дао— «Путь».

34



линного отступления. Об этом говорится исключительно только для того, чтобы воодуше-
вить героическую решимость бодхисаттв начальной стадии ученичества, еще не занявших
подлинное положение бодхисаттв и могущих проявлять нерадивость.

Однако, как только единственное устремление бодхисаттвы развилось, он окончатель-
но отбрасывает далеко назад всякий страх и слабость и не боится даже опуститься на уро-
вень последователей двух низших Колесниц. И тогда, даже если он слышит, что будет ис-
пытывать страдания и муки, занимаясь своим изнурительным трудом в течение неисчис-
лимых и не имеющих пределов асанкхейя212 кальп прежде, чем обретет Нирвану, он, тем
не менее, не испытывает никакого беспокойства слабости, ибо ему достоверно известно,
что все дхармы уже изначально пребывают в Нирване.

Что касается обретших стремление к пробуждению через понимание и деяние, то сле-
дует знать, что оно превосходит по достоинству вышеописанное, поскольку оно прису-
ще бодхисаттвам, которые близки к завершению первого этапа своего Пути, начавшегося
асанкхейя кальпы тому назад с момента обретения ими впервые правильной веры, и кото-
рые по этой причине, достигнув глубокого понимания сути дхармы истинной реальности
как она есть, отбросили всякую привязанность к свойствам, которыми обладают их дея-
ния.

Зная, что в субстанции дхармовой природы нет ничего, вызывающего привязанность
и влечение, и пребывая в согласии с ней и следуя ей, эти бодхисаттвы совершенствуются
в дана-парамите213.

Зная, что в дхармовой природе нет никаких загрязнений, они удаляют все пороки пяти
страстей, а пребывая в согласии с ней и следуя ей, совершенствуются в шила-парамите214.

Зная, что в дхармовой природе нет страданий, они удаляют аффект гнева и, пребывая
в согласии с ней и следуя ей, совершенствуются в кшанти-парамите215.

Зная, что дхармовая природа лишена свойств как физического, так и психического216,
они удаляют леность и, пребывая в согласии с ней и следуя ей, совершенствуются в вирья-
парамите217.

Зная, что дхармовая природа постоянна и стабильна, а ее субстанции чуждо какое-
либо смешение или беспорядок, они пребывают в согласии с ней и, следуя ей, совершен-
ствуются в дхьяна-парамите218.

Зная, что дхармовая природа в своей субстанции есть просветление, они освобожда-
ются отневеденияи, пребывая в гармонии снейи следуя ей, совершенствуются впраджня-
парамите219.

Что касается постижения возымевших устремление к просветлению и поднимающих-
ся со ступени чистоты сознания на окончательную ступень состояния бодхисаттвы, то ка-
кой тип объектов они постигают?

Следует сказать, что это истинная реальность как она есть. Мы говорим о ней как
об «объекте» лишь применительно к способности трансформирующего сознания220, но
в действительности это постижение не предполагает какого-либо объекта221.

212 Асанкхейя (кит. асэнци) — дословно: «неисчислимый». То есть имеется в виду не поддающееся исчисле-
нию количество космических циклов (кит. цзе; санскр. кальпа), необходимых для обретения нирваны.

213 Дана-парамита (кит.тань боломи) — парамита (совершенство) даяния.
214 Шила-парамита (кит.ши боломи) — совершенство соблюдения обетов нравственности.
215 Кшанти-парамита (кит. чаньти боломи) — совершенство терпения.
216 Свойства физического и психического (кит. шэнь синь сян; санскр. кайя-читта лакшана). Дословно:

«свойств телесного и психического».
217 Вирья-парамита (кит. билие боломи) — совершенство усердия.
218 Дхьяна-парамита (кит. чань боломи) — совершенство созерцания, медитации.
219 Праджня-парамита (кит. баньжо боломи, божо боломи) — совершенство премудрости.
220 Трансформирующее сознание (кит. чжуань ши; санскр. правритти виджняна) — сознание, соотносящее

себя с воспринимающим и мыслящим субъектом. Возникает вследствие неведения (кит. у мин; санскр. ави-
дья). Смыслфразы заключается в том, что хотя истинной реальности как она есть и нельзя приписать никаких
предикатов, тем не менее это условно приходится делать, поскольку иначе информация о ней будет недоступ-
на для сознания, функционирующего только в рамках дихотомии «субъект-объект».

221 Объекты (кит. цзинцзе; санскр. вишая) — в классической Абхидхарме — объекты восприятия.

35



Только познание истинной реальности как она есть называют познанием Дхармового
Тела222. Только такие бодхисаттвы могут за одно только мыслимое мгновение обойти все
без остатка миры десяти сторон света и почтить всех будд, прося их повернуть Колесо
Учения.

Однако в своем стремлении руководить живыми существами на их Пути и заботиться
об их благе онине опираются на письменные знаки223. Иногда для пользы слабыхи трусли-
вых существ они показывают, как, минуя все последовательные ступени, быстро достичь
совершенного пробуждения. Иногда для пользы ленивых и медлительных существ они
объясняют, как идти по Пути достижения состояния Будды в течение асанкхейя кальп.

Так они оказываются способны использовать все неисчислимые искусные методы и
сверхмыслимые принципы. Но по сути все бодхисаттвы, будучи равны независимо от
своего типа, природы и корней, равны и в своем стремлении к пробуждению, и в своем
постижении224, а следовательно, нет и никакого способа опережения одних другими225, и
все бодхисаттвы равным образом должны совершенствоваться в течение трех асанкхейя
кальп.

Однако поскольку миры живых существ не одинаковы, и то, что воспринимается их
зрением или слухом, а также их корни, желания и природа весьма различаются между со-
бой, то и методы совершенствования, которые предлагаются им, также многообразны.

Что касается свойств стремления бодхисаттв к пробуждению, то можно выделить три
типа свойств тончайших состояний сознания.

Какие же это три?
Первый — истинное сознание, называемое так по причине отсутствия в нем каких-

либо разграничений.
Второй—сознание искусныхметодов, названное так по причине его спонтанного рас-

пространения повсюду во имя деяний на благо всех живых существ.
Третий— это сознание кармического осознавания226, названное так по той причине,

что оно возникает и исчезает наиболее тонким и неуловимым образом227.
Если же бодхисаттва достиг полноты и совершенства своих благих свойств, то он про-

являет себя на высшем уровне мира форм228 и обретает величайшее и достойнейшее тело
во всех мирах.

Посредством отклика своей изначальной мудрости, наделенной свойством единовре-
менного проявления, его неведение мгновенно229 исчезает, и тогда его называют бодхи-
саттвой, наделенным всеми видами мудрости. Тогда он спонтанно обретает способность

222 Достижение Дхармового Тела Будды бодхисаттвами означает их полное единство с истинной реально-
стью как она есть и предполагает ее проявление и действование через них и их деяния по спасению живых
существ.

223 Не опираются на письменные знаки (кит. бу и вэнь цзы) — здесь «Трактат» впервые формулирует прин-
цип, положенный позднее в основу учения школы Чань (яп. дзэн), отвергавшей принципиальную возмож-
ность передачи истинного знания (т. е. пробужденного состояния сознания) через текст и знак вообще.

224 То есть и по исходной установке, и по результату между бодхисаттвами нет различий.
225 Здесь «Трактат» рассматривает и учение о «мгновенном пробуждении», учение о котором стало специ-

фичным для Чань (яп. дзэн), и учение о длительном Пути бодхисаттвы в качестве двух видов упайя (метод,
кит. фан бянь), использующихся для воодушевления людей разных психических типов. В действительности
же, несмотря наформу практики, все бодхисаттвы достигают пробуждения за три неисчислимые по времени
длительности космических цикла.

226 Сознание кармического сознавания (кит. еши синь; санскр. карма виджняна читта) — одно из так назы-
ваемых свойств трех тонких форм сознания (кит. сань чжун си вэй чжи сян).

227 Об этих «трех тонкихформах сознания»Фа-цзан говорит: «Истинное сознание—это исконнаямудрость,
свободная от какого-либо различения. Сознание искусных методов — это мудрость, которая после обрете-
ния пробуждения свободно действует во имя спасения других. Третье, сокрытое сознание, есть сознание-
сокровищница, являющееся основой других двух типов мудрости» [Трипитака годов Тайсё, т. 44, с. 280в].

228 Мирформ (кит. сэ цзе; санскр. рупа дхату)— второй из трех миров буддийской космологии, образующих
сансару. Здесь имеется в виду небо Акаништха — высший уровень этого мира.

229 Мгновенно—здесь употреблен иероглиф дунь, ставшийпередавать идеюмгновенности или внезапности
в чаньском (дзэнском) учении о «мгновенном (внезапном) пробуждении» (кит. дунь у).

36



совершать недоступные мысли деяния, благодаря которой он может явить себя во всех
десяти сторонах света во имя блага всех живых существ.

Вопрос: Поскольку пространство бесконечно, то и число миров в нем бесконечно; а
поскольку число миров в нем бесконечно, то и число живых существ в них бесконечно;
а поскольку число живых существ в них бесконечно, то и формы развертывания их со-
знания также бесконечно многоразличны. А если это так, то и чувственные объекты их
также нельзя приравнивать друг к другу, а следовательно, их чрезвычайно трудно познать
и понять. Если же неведение прекращено, то значит, что более нет ни осознавания, ни
мышления. Как же тогда можно называть достигшего этого бодхисаттву наделенным все-
ми видами мудрости?

Ответ: Все миры чувственных объектов в своей основе— одно лишь сознание. Будучи
отделеныот истинного знания посредством различающегомышления и своих представле-
ний, живые существа ложным образом воспринимают чувственные объекты и различают
или сравнивают их.

Возникшее в силу этого заблуждения различающее мышление и его представления не
соотносятся с дхармовой природой, и поэтомуживые существа не могут достичь полноты
понимания.

Что же касается Так Приходящих будд, то они освобождены от представлений, обу-
словленных ложным видением, и поэтому не может быть такого, что оставалось бы недо-
ступным их знанию. Их сознание пребывает в своей истинности, и по сути своей оно и
есть природа всех дхарм, а посему оно по самой своей сущности озаряет своим светом все
дхармы, обусловленные заблуждением. Они наделены великой мудростью, проявляющей
себя в неисчислимых искусных методах, которые, соотносясь с особенностями различных
живых существ, ведут их к освобождению, открывая смысл всех видов Учения. Поэтому
и употребляют название «все виды мудрости».

Еще вопрос: Если Будды обладают спонтанной способностью к деяниям, посредством
которых они могут являть себя во всех местах на благо живых существ, то все без исклю-
чения живые существа должны были бы получить благо, созерцая их телесный образ, или
взирая на их божественные трансформации и чудеса, или внимая их проповеди. Но если
это так, то почему же во вселенной большинство существ не может узреть будд?

Ответ: Дхармовое Тело всех Так Приходящих будд совершенно равностно и пронизы-
вает собой все в мире. Поскольку будды свободны от какой-либо преднамеренной задан-
ности в своих деяниях, то их и называют спонтанными. Однако они являют себя, опираясь
на особенности сознания разных типов живых существ.

Сознание живых существ подобно зеркалу. Если зеркало загрязнено, то и отражения в
нем не появятся. Если сознание живых существ загрязнено, то и Дхармовое Тело не может
в нем проявиться230.

IV. РАЗДЕЛ О ВЕРЕ И ПРАКТИКЕ СОВЕРШЕНСТВОВАНИЯ

Закончив раздел о разъяснении смысла, перейдем теперь к разъяснению учения о
практике совершенствования и сущности исполненного верой сердца.

Опрактике самосовершенствованияиобисполненномверою сердце говорят лишьдля
тех живых существ, которые не вступили еще на ступень бесповоротного утверждения на
Пути к пробуждению.

Какие же существуют виды веры?
Как следует заниматься практикой самоусовершенствования?

230 Еще один «проточаньский» момент учения «Трактата», поскольку сравнение сознания с зеркалом стало
одним из важнейших образов этой школы. Ср. инцидент со стихами Шэнь-сю и Хуэй-нэна при выборе ше-
стого патриарха этой школы, в которых образ зеркала и его очищения от пыли стал центральным: «Светлое
зеркало следует постоянно очищать от мирской пыли» (Шэнь-сю) и «Светлое зеркало не имеет подставки,
откуда же взяться пыли мирской?» (Хуэй-нэн).

37



Если говорить в самом общем смысле, то всего существует четыре типа сердец, испол-
ненных верой.

Какие же четыре?
Первый — вера в коренную основу. Она называется так, поскольку основывается на

радостном памятовании о природе дхарм истинной реальности как она есть.
Второй — вера в то, что Будда обладает наделенностью неизмеримым количеством

благих свойств и качеств. Благодаря наличию такой веры, человек стремится постоянно
памятовать об этих качествах, приближаться к ним, почитать их, преклоняться перед ни-
ми, развивая таким образом свои благие корни и желая обретения всеведения.

Третий — вера в то, что Учение будд приносит великую пользу и благо. Таким обра-
зом верующий человек стремится постоянно памятовать о необходимости непрерывной
практики всех парамит.

Четвертый — вера в то, что Сангха обладает способностью самосовершенствовать-
ся, принося благо как себе, так и другим живым существам. Человек, наделенный такой
верой, с радостью стремится приблизиться к сонму бодхисаттв и искать их наставлений
относительно правильной практики самосовершенствования231.

Существует пять врат практики самосовершенствования, благодаря которым можно
довести веру до ее полной завершенности.

Какие же это пять?
Первые врата— врата милосердия, вторые—врата обетов,третьи—врата терпения,

четвертые— врата усердия, пятые— врата приостановления и созерцания.
Как практиковать вхождение во врата милосердия?
Если практикующий милосердие человек видит, что некто пришел за подаянием, он

должен отдать ему то из своего имущества и богатства, что он может отдать. Так, освобож-
дая себя от жадности и алчности, он делает и другого человека счастливым и радостным.

Если такой человек видит кого-либо в опасности, беде, страхе или в каком-либо за-
труднении, он должен стремиться избавить такого несчастного от его невзгод, насколько
он в состоянии сделать это.

Если какое-либо существо придет к такому человеку в поисках наставлений в Учении,
то он должен в соответствии со своими возможностями преподать этому существу Уче-
ние, используя искусные методы. Такой человек не должен алкать ни славы, ни выгоды, ни
почестей. Он должен думать лишь о том, чтобы принести пользу и себе, и другим, исполь-
зуя обретенные заслуги для обретения бодхи232.

Как практиковать вхождение во врата соблюдения обетов?
Не убивай, не кради, не распутничай, не двуличничай, не злословь, не лги, не будь ве-

леречив. Избавься от алчности и жадности, гнева, лжи, клеветы, плутовства, ненависти и
ложных воззрений.

Если такой человек является монахом, ушедшим из семьи, то ему следует для осво-
бождения от аффективных состояний удаляться от соблазнов и суеты мира и постоянно
пребывать в покое и тишине, стремиться к уменьшению желаний, довольствоваться ма-
лым и практиковать аскезу-дхута233 и другие аскетические методы.

Совершив даже малый проступок, такой человек уже испытывает сильное беспокой-
ство, и родившийся в его сердце стыд ведет его к раскаянию. Он не должен легкомысленно
относиться к тому, что было запрещено Так Приходящим, и ему следует воздерживаться
от клеветы и распространения сплетен и слухов, чтобы не ввести в соблазн другие живые
существа и не побудить их к совершению предосудительных деяний.

Как практиковать вхождение во врата терпения?
231 Второй — четвертый пункты данной классификации воспроизводят принцип Трех драгоценностей буд-

дийского учения — принципы Будды, Дхармы (Учения) и Сангхи (монашеской общины).
232 Бодхи (кит. пути) — пробуждение, просветление.
233 Дхута (кит. тоуто) — различные виды аскезы и самоограничения. Употребленное здесь же выражение

«довольствоваться малым» (дословно: «знать меру достаточного», кит. чжи цзу) восходит к «Дао-дэ цзину».

38



Практикующий их человек должен терпеливо сносить любые проявления аффектив-
ности других людей, и в его сердце не должна появиться даже тень мысли о мщении. Он
должен терпеливо и безропотно принимать приобретения и утраты, почести и опалу, хва-
лу и клевету, горе и радость и все прочие дхармы того же рода.

Как практиковать вхождение во врата усердия?
Сердце такого человека не должно знать лености при совершении добрых дел. Его воля

должна неизменно быть несокрушимо твердой и крепкой, и он должен навсегда отстра-
нить от себя слабость и малодушие. Он должен всегда помнить о том, что с безначальных
времен он уже подвергался попусту всем великиммукам тела и ума, не имея никакой поль-
зы от этого.

Поэтому ему следует усердно совершенствоваться в накоплении всех видов заслуг, что-
бы принести пользу и себе, и другим. Тогда и все невзгоды сразу же сгинут и исчезнут.

Но следует помнить, что даже человек, практикующий совершенствование веры сво-
его сердца, тем не менее, во множестве своих предыдущих жизней совершал многочис-
ленные тяжкие преступления и злодеяния, отягощая свою карму и создавая кармические
препятствия, что делает его уязвимым для искушений Мары и его демонов234, мирских
соблазнов, которые могут увлечь его вновь и погрузить в суету обыденности и различных
болезней и недугов.

И поскольку подобного рода препятствий чрезвычайномного, надо быть особенно от-
важнымимужественным, усердно предаваясь практике самосовершенствования. Следует
днем и ночью в течение всех шести страж суток поклоняться буддам и почитать их. Когда
же сердце исполнится искренности и пробудится раскаяние, тогда можно просить будд о
помощииподдержке, сорадуясь с другимиживыми существами, что будет способствовать
продвижению к бодхи.

Если всегда поступать так, не зная лени и нерадивости, то непременно устранишь все
препятствия и преграды и премного взрастишь свои благие корни.

Как практиковать вхождение во врата приостановления и созерцания?
То, что называют приостановлением, это приостановление восприятия всех свойств

чувственных объектов по причине следования в процессе созерцания нормам шаматхи.
То, что называют созерцанием, это аналитическая процедура, предполагающая распо-

знавание свойств причин и условий возникновения и разрушения по причине следования
нормам випашьяны235.

Что означает слово «следование»?
Оно означает, что необходимо плавно и постепенно совершенствоваться в этих двух

видах практики, не отделяя их друг от друга для того, чтобы они сообща улучшались бла-
годаря друг другу.

Дляпрактики совершенствования вприостановлении следует уединиться в особом ти-
хом помещении, сесть прямо и выправить свою волю и мысль236, не сосредоточиваясь ни

234 Мара — демон чувственных наслаждений и искушений древнеиндийской мифологии, искушавший ца-
ревича Сиддхартху Гаутаму (будущего Будду) во время его заключительного перед обретением пробуждения
созерцания под древом бодхи. В махаянских текстах Мара обычно выступает в качестве метафоры аффектов
и страстей (кит. фань нао; санскр. клеша).

235 Приостановление (кит. чжи) и созерцание (кит. гуань) — базовые термины буддийской психотехниче-
ской йогической практики, восходящие к самым ранним пластам буддийской канонической литературы; их
санскритские аналоги —шаматха (умиротворение) и випашьяна (аналитическое созерцание).

Шаматха предполагает достижение полного успокоения психики и приостановление всех психических
процессов, випашьяна— аналитическую медитацию об элементах психофизического опыта — дхармах. Эти
два аспекта буддийской практики строго взаимодополнительны.

В Китае теорию «приостановления— созерцания» развили мыслители буддийскойшколы Тяньтай, прежде
всего, ее третий патриарх и фактический основатель Чжи-и (539–597), написавший два основополагающих
трактата на эту тему — «Великий трактат о приостановлении и созерцании» [Мохэ чжи-гуань] и «Малый
трактат о приостановлении и созерцании» [Сяо чжди-гуань], ставшие авторитетными буддийскими текстами
также в Корее, Японии и Вьетнаме.

236 Китайское слово и означает как волевой, так и мыслительный импульс. В употребленном здесь выра-

39



на дыхании, ни на телесной форме, ни на пустоте, ни на земле, воде, огне или ветре и до-
стигая таким образом осознанности, не опирающейся ни на зрение, ни на слух.

Тогда все мысли и представления, сопровождающие различающую мысль, будут отсе-
чены. И даже будет оставлено само отсечение представлений, ибо все дхармы в изначаль-
ной основе своей лишены свойств, не возникают с каждымновыммоментомине исчезают
с каждым новым моментом.

Так можно достигнуть соответствия с подлинной природой всех дхарм через совер-
шенствование в приостановлении237. И вовсе не следует вначале устремлять мысль на
внешние чувственные объекты, а затем при помощи сознания очищать сознание. Если
мысль рассеивается и скачет вовне, ее следует схватить, вернуть и утвердить в правильном
памятовании238.

Следует знать, что это правильное памятование есть не что иное, как только сознание,
и что вне его нет никакого мира чувственно воспринимаемых объектов. Даже само это
сознание лишено каких-либо собственных свойств239 и его суть нельзя ухватить через его
мгновенные следующие друг за другом акты.

Если же практикующий встает со своего места, ходит туда-сюда, останавливается
или делает какие-либо дела, он должен всегда неотступно памятовать об искусных ме-
тодах практики, жить в соответствии с неизменной природой истинной реальности как
она есть240 и тщательно обозревать и анализировать свой опыт, постоянно упражняясь и
неустанно тренируясь; тогда его сознание станет прочно установленным и стабильным.

Поскольку сознание прочно установится и станет стабильным, постепенно шаг за ша-
гом способность к достижениюприостановления станет все более и болеемощной, и прак-
тикующий сможет вступить в самадхи241 истинной реальности как она есть. Тогда аффек-
ты такого человека окажутся глубоко скрытыми, а сила веры его сердца возрастет чрезвы-
чайно, и он встанет на Путь, ведущий к совершенству, с которого уже нельзя повернуть
обратно.

В это состояние никоим образом не могут вступить люди, исполненные сомнений и
колебаний, люди неверующие, клевещущие на истину и кощунствующие, совершившие
тяжкие преступления и создавшие кармические препятствия на своем Пути, люди, обре-
мененные привязанностями к своему «я», люди ленивые и нерадивые.

Далее. По причине опоры на это самадхи, практикующий созерцатель познает свой-
ство наделенности единством дхармового универсума; он постигнет равностность Дхар-
мового Тела всех будд и тел живых существ и их не-двойственность.

Это состояние называется самадхи одного действия242. Следует знать, что корнем и
основой этого самадхи является сама истинная реальность как она есть и если человек

жении чжэн и можно при желании увидеть реминисценцию о конфуцианских выражениях «выпрямление
разума-сердца» (кит. чжэн синь) и «делание искренней воли» (кит. чэн и) [Да сюэ].

237 Выделенный курсивом текст восстановлен по комментарию Фа-цзана [Трипитака годов Тайсё, т. 44,
с. 283б].

238 Правильноепамятование (кит. чжэннянь; санскр. самьяк смрити)—седьмая ступеньБлагородногоВось-
меричного Пути, предполагающего целостный и всеохватный контроль над всеми психофизическими аспек-
тами и функциями, образующими эмпирическую личность.

239 Собственное свойство (кит. цзы сян; санскр. свалакшана) — это то, что характеризует нечто единичное
и индивидуально неповторимое (а, следовательно, согласно буддийскому номинализму, и сущее) в данный
единственно реальный момент времени (санскр. кшана).

240 Слова, выделенные курсивом, восстановлены по комментарию Фа-цзана [Трипитака годов Тайсё, т. 44,
с. 283в]. Фраза выше («Если практикующий встает со своего места, ходит туда-сюда. . . ») приводится в тянь-
тайском тексте «Малый трактат о приостановлении и созерцании» Чжи-и, что определило огромную авто-
ритетность «Трактата о пробуждении веры в Махаяну» для тяньтайской традиции. Однако такие крупные
ученые, как Сэкигути Синдай и Ёсито Хакэда, считают этот пассаж позднейшей тяньтайской интерполяцией
в текст «Трактата».

241 Самадхи (кит. саньмэй) — восьмая, завершающая ступень Благородного Восьмеричного Пути; предель-
ная форма сосредоточения, переходящая в транс и полную транквилизацию психики.

242 Самадхи одного действия (кит. и син саньмэй; санскр. экачарья самадхи) — очень важный термин ма-
хаянского буддизма, восходящий к праджня-парамитским сутрам и ставший играть исключительную роль
в школах дальневосточного буддизма — Тяньтай (как одно из четырех базовых форм самадхи), Цзинту (как
предельное сосредоточение на имени будды Амитабхи) и Чань (как аналог мгновенного пробуждения). Обо-

40



продолжает практиковать его, он непременно сможет породить в себе неизмеримое са-
мадхи.

Еслиже к этой практике приступитживое существо, лишенное силы благих корней, то
ему не избежать искушений и нападений со стороны всевозможных бесов, а также демо-
нов и божеств, почитаемых сторонниками внешних учений243. Сидя в созерцании, такой
человекможет увидеть демонические явления вих ужаснойформе, но онимогут предстать
перед ним и просто в виде мужчин или женщин.

Если осознать, что все эти чувственно воспринимаемые образы— всего лишь явления
только сознания, то они немедленно исчезнут и не причинят никакого вреда. Они могут
также явиться в виде небесных божеств, бодхисаттв и дажеТакПриходящего, наделенного
всей полнотой признаков Будды.

Они могут произносить дхарани244, проповедовать совершенства даяния, соблюдения
обетов, терпения, усердия, созерцания и мудрости.

Они могут также проповедовать о пустотной равностности, лишенной свойств, ли-
шенной обетов, лишенной гнева, лишенной родственных привязанностей, лишенной при-
чин, лишенной следствий и являющейся только абсолютной пустотностью покоя и ничто,
и утверждать, что это и есть истинная Нирвана245.

Они могут также преподать знание как событий прошлых жизней, так и того, что про-
изойдет в будущем.

Онимогут объяснить, как проникать в мысли других людей и как в совершенстве овла-
деть искусством красноречия, чтобы соблазнить живые существа, алчно привязанные к
благам и выгодам мира и мирской славе.

Они могут произвольно ввергать человека то в состояние гнева, то в состояние радо-
сти, лишая его природу постоянства и устойчивости и склоняя ее то к обильным прояв-
лениям милосердия, то к большой сонливости и вялости, то к недужности и болезненно-
сти. В его сердце все время сменяют друг друга то леность и нерадивость, то усердие и
старательность. После этого человек впадает в прострацию, проистекающую из неверия,
его охватывают многочисленные сомнения и тревожные думы. Такой человек может и со-
всем забросить правильную практику самосовершенствования и предаться совершению
различных обрядов смешанной природы246 или оказаться повязанным по рукам и ногам
мирскими делами и обязанностями.

Иногда эти искусители могут ввести человека в различные состояния, отдаленно на-
поминающие самадхи, — это те состояния, которых достигают в своей практике адепты
внешних учений, а отнюдь не подлинное самадхи. Они могут сделать так, что человек
будет непрерывно находиться в состоянии транса день, или два дня, или три дня, а то и
целых семь дней. В их власти заставить человека как бы естественным образом ощутить
утонченные ароматы и благоухания божественных яств и напитков, наполняющих все
его тело и все его сердце блаженством, причем он не будет испытывать ни голода, ни
жажды; после же этот несчастный привяжется к этим ощущениям и окажется в полной
зависимости от них.

Или они могут призвать человека есть без норм поста, то много, то мало, от чего цвет
его лица и внешность изменятся. По этим причинам практикующий должен постоянно
при помощи мудрости рассматривать и анализировать свой опыт, не позволяя своему со-

значает транс самадхи как переживание полного недвойственного отождествления с истинной реальностью,
как она есть. Иногда (в частности, в поздних редакциях переводимого трактата) называется также «самадхи
одного свойства» (кит. и сян саньмэй; санскр. экалакшана самадхи).

243 Внешние учения, или внешние пути (кит. вай дао; санскр.тиртхика), — небуддийские религии и фило-
софские системы.

244 Дхарани (кит.толони) — заклинательные или мнемонические формулы, особенно характерные для тан-
трического буддизма.

245 По-видимому, здесь содержится имплицитная критика крайних последователей радикальнойМадхьями-
ки (Мадхьямика прасангика), по существу склонявшихся к крайности нигилизма и отрицавших «таковый»,
истинно-сущностный характер пустоты как синонима абсолютной реальности.

246 То есть, частично буддийской, а частично — «внешней».

41



знанию попадать в демонические сети и ловушки247.
Если практикующий усерден в правильном памятовании, если он не привязывается к

своим видениям и не ухватывается за них, то он легко сможет удалить все кармические
препятствия и преграды.

Следует также знать, что самадхи внешних учений не преодолевает привязанность к
охваченному заблуждениями сознанию иллюзорного «я» и не освобождает от влечения к
мирской славе, выгоде и почестям.

Напротив, самадхи истинной реальности как она есть нефиксируется на свойстве при-
вязанности к какому-либо воззрению, не фиксируется на свойстве обретения чего бы то
ни было, и поэтому даже после достижения предельного сосредоточения сознания прак-
тикующий его не испытывает ни высокомерия, ни лености, а все присущие ему аффекты
и влечения постепенно ослабевают и сходят на нет. И никогда не бывало такого, чтобы
кто-либо из обычных людей-обывателей248 становился членом семьи наделенных приро-
дой Так Приходящего249, не практикуя регулярно это самадхи. Те же, кто практикует все
формы созерцания и самадхи, пользующиеся известностью вмиру, входят во вкус этих со-
стояний и, по причине их опоры на веру в существование ложного «я», оказываются при-
вязанными к троемирию сансары250, уподобляясь приверженцам внешних учений. Ведь
как только человек отказывается от защиты тех, кто наделен благознанием251, как он сразу
же становится на точку зрения приверженцев внешних учений.

Далее. Серьезно и усердно практикующие это самадхи уже в этой жизни обретают де-
сять видов пользы.

Какие же это десять видов?
Первый— это постоянная защита со стороны всех будд и бодхисаттв всех десяти сто-

рон света252.
Второй— это бесстрашие относительно искушений и дерзостей всех бесовских и де-

монических сил.
Третий—этонеподверженность смущениюисомнениям, вызываемымвлияниемвсех

божеств и демонов, почитаемых в девяноста пяти внешних учениях.
Четвертый— это освобождение от клеветы и кощунства относительно глубочайше-

го Учения Будды и постепенное уменьшение и исчезновение кармических препятствий,
созданных тяжкими проступками и злодеяниями.

Пятый—этоисчезновение всех сомненийинечестивых воззренийотносительнопро-
буждения.

Шестой— это непреложное возрастание веры в мир Так Приходящего.
Седьмой — это удаление всех горестей и сожалений, а также обретение неизменного

мужества и отваги относительно тягот мира рождений-смертей.
Восьмой—это обретение мягкости и гармонии сердца, отказ от высокомерия и горды-

ни, неподверженность аффективному воздействию со стороны других людей.
Девятый— это способность даже без вхождения в состояние созерцательного сосре-

доточения во все времена и во всех мирах уменьшать и ослаблять свои аффекты и не на-
слаждаться мирскими прелестями.

Десятый—это способность в случае вхождения в самадхи не реагировать ни на какие
звуки голоса, обусловленные внешними причинами.

247 Весьма интересно сравнить искушения буддийского йогина и «прелести», описанные в святоотеческой
аскетической литературе, где также часто сообщается о демонах, принимающих облик ангелов, святых и даже
Христа и стремящихся через это соблазнить подвижника.

248 Обычныелюди, илиобыватели (кит.фаньфу,фаньфу чжижэнь; санскр.притхагджхана)—простые люди,
не вставшие на Путь совершенствования того или иного учения.

249 Концепция семьи (санскр. готра; на китайский язык обычно передается словом син— «природа», «при-
родная сущность») характерна для поздней Махаяны и Ваджраяны. Семья Татхагаты — группа бодхисаттв
высших способностей, способных к реализации природы Будды.

250 Троемирие сансары — миры желаний, форм и не-форм, образующие сансару как мир циклического су-
ществования рождений-смертей.

251 Благознание (кит.шань чжиши) — мудрость, основанная на фундаменте буддийского мироощущения.
252 То есть всех миров — основных и дополнительных сторон света, верха и низа.

42



Далее. Если человек серьезно совершенствуется только в практике приостановления,
его сознание погружается в свои глубины и тонет в них, причем может возникнуть со-
стояние пассивной лености и нерадивости, сопровождаемое отсутствием радования всем
видам блага и исчезновением великого сострадания. Вот по этой причине и необходимо
совершенствоваться также в практике созерцания.

Человек, непрестанно практикующий созерцание непременно должен созерцать все
мирские деятельные дхармы253 как неспособные к длительной стабильности и стремящи-
еся к изменению и разрушению, а все психические события — как непрестанно рождаю-
щиеся и исчезающие мгновенные акты сознания; поэтому все это есть страдание254.

На все дхармы, актуализовавшиеся в сознании прежде, следует при созерцании смот-
реть как на морок и сон; на все дхармы, актуализующиеся в сознании в данный момент,
следует смотреть при созерцании как на вспышку молнии; на все дхармы, которые актуа-
лизуются в сознании в будущем, следует при созерцании смотреть как на облака, внезапно
появляющиеся в небесной пустоте255. На все мирское наделенное телесной самостностью
существование следует смотреть как на нечистое, замаранное всеми видами грязи и ни в
одном из своих проявлений не достойное радования.

Так следует мыслить все живые существа: с безначальных времен все они по причине
воздействия силы следов-впечатлений неведения испытывают все виды великих психи-
ческих и физических страданий, а их сознание оказывается непрестанно рождающимся и
гибнущим. Ныне все они страдают от нестерпимых мучений и в будущем их также ждут
безмерные муки и невзгоды. От них трудно избавиться и их трудно избежать, но живые
существа не осознают этого. И поэтому все они в высшей степени заслуживают жалости и
сочувствия. Практикуя эту мыслительную работу, следует отважно и мужественно утвер-
диться в исполнении такого великого обета:

Я чаютого, чтобы мое сознание, освободившись ото всякого ментального кон-
струирования и проведения различий,

Объяло бы все десять сторон света, совершая все виды благих и похвальных
деяний

И вплоть до самого конца грядущих времен, применяя все неизмеримые искус-
ные методы, спасало бы все страдающие под властью аффектов живые су-
щества,

Дабы все они могли бы обрести наипервейшее блаженство Нирваны.

Приняв такой обет, человек должен совершать все виды благих дел в любое время и в
любом месте в соответствии со своими возможностями, непрерывно совершенствуясь и
обучаясь, не имея в сердце ни капли лености инерадивости. За исключением того времени,
когда он сидит, занимаясь практикой приостановления, ему следует всегда аналитически
размышлять о том, что следует делать и чего не следует делать.

Ходя, стоя, лежа, вставая он должен непрерывно заниматься приостановлением и со-
зерцанием. Он должен, с одной стороны, памятовать о том, что все дхармы по своей соб-
ственной природе нерожденны, но, с другой стороны, он должен памятовать о том, что

253 Мирские деятельные дхармы (кит. ши цзянь ю вэй фа; санскр. лаукика санскрита дхарма) — дхармы, то
есть элементарные психофизические состояния, подверженные эмпирическому «быванию» и конституирую-
щие сансарический опыт живого существа.

254 Здесь демонстрируется Первая Благородная Истина буддизма — истина о страдании (кит. ку; санскр.
духкха) как фундаментальной характеристике сансары, которое тесно связано со всеобщим непостоянством
(кит. у чан; санскр. анитья).

255 Ср. заключительную гатху «Алмазной сутры» («Ваджраччхедика праджня-парамита сутра»):

Как на сновидение, иллюзию,
Как на отражение, пузыри на воде,
Как на росу и молнию,
Так следует смотреть на все деятельные дхармы.

43



из-за схождения причин и условий, из-за хорошей или плохой кармыживые существа об-
ретают плоды страдания или блаженства, и эту цепь нельзя ни утратить, ни порвать.

И хотя ему следует памятовать о причинах и условиях, хорошей и плохой карме и
ее плодах, он также должен памятовать и о непостижимости аналитическими методами
сущностной природы. Практика совершенствования в приостановлении делает простого
человека способным исцелится от привязанности к мирскому, а последователя двух низ-
ших Колесниц наделяет силой преодолеть ограниченность их воззрений, обусловленную
их слабостью и робостью.

Практика совершенствования в аналитическом созерцаниипозволяет последователям
двух низших Колесниц преодолеть ограниченность остроты их разума, мешающую воз-
никновению у них великого сострадания, а простым людям дает возможность преодолеть
неумение практиковать свои благие корни.

Поэтому двое врат приостановления и созерцания равным образом ведут к благим за-
слугам и совершенствам, и их никак нельзя отделять друг от друга. Если приостановление
и аналитическое созерцание не практикуются сообща, то невозможно вступить на Путь,
ведущий к бодхи.

Далее. Когда живые существа начинают изучать эту Дхарму, желая стяжать истинную
веру, их сознание слабо и робко. Живя в этом мире Саха256, они сами боятся того, что
не смогут лично встретиться с буддами, чтобы иметь возможность лично совершить им
подношение и почтить их. А будучи убежденными, что без этого веру их сердца трудно
довести до совершенства, они приходят к выводу, что им непременно придется отступить
назад и пойти вспять.

Но следует знать, что Так Приходящие обладают наипревосходнейшими искусными
методами, благодаря которым те живые существа могут укрепить и сохранить веру своего
сердца. Поэтому говорят, что сосредоточение мысли на памятовании о Будде и его имени
создает причины и условия для исполнения чаяния относительно обретения рождения
в Земле будды257, где рожденного там всегда будет видеть будда и где навсегда будет от-
сечена возможность обретения дурных форм рождения. Как гласит сутра: «Если человек
сосредоточит свою мысль и памятование на западной земле Высшего Блаженства будды
Амитабхи258 и возжелает обрести рождение в этом мире, направив на это все свои чаяния
и все результаты совершенствования своих благих корней, то он непременно возродится
там.

Находясь постоянно в присутствии будды, он никогда не отступит со своего Пути. Ес-
ли он будет созерцать истинную реальность как она есть Дхармового Тела того будды и
с усердием совершенствоваться в этой практике, то он также непременно родится в том
мире, ибо уровень его сосредоточения будет поистине соответствовать уровню того ми-
ра»259.

256 Мир Саха— наш мир (троекосмие), сосуществующий с бесчисленным количеством других аналогичных
миров.

257 ЗемлиБудды (кит.фоту; «поляБудды»—санскр. буддхакшетра)—«очищенные»миры, превратившиеся
в некоторое подобие «рая»; называются часто также «Чистыми Землями» (кит. цзин ту).

258 Западная земля Высшего Блаженства (Цзи лэ ту; Сукхавати) будды Амитабхи — наиболее известная и
почитаемая из всех «Чистых Земель». Согласно махаянским сутрам, создана бодхисаттвой Дхармакарой,
ставшим буддой Амитабхой (Амитофо) во исполнение обета. В дальневосточном буддизме по существу пре-
вратилась в рай, цель устремлений масс верующих.

Культ Сукхавати вылился даже в создание особой школы Чистой Земли (Цзин ту цзун), последователи ко-
торой считают почитание будды Амитабхи и медитативное повторение его имени важнейшим средством для
обретения рождения на этой Земле, ведущего впоследствии к пробуждению и обретению нирваны.

259 Данный фрагмент не обнаружен ни в одной из сутр традиции Чистой Земли (Малая и Большая сутры об
Амитабхе, сутра о созерцании Амитаюса; Амитаюс — один из аспектов Амитабхи) или в близких к ней кано-
нических текстах. Вместе с тем, наличие данного фрагмента обусловило очень высокий авторитет «Трактата о
пробуждении веры вМахаяну» среди последователей культа буддыАмитабхи. Не исключено, однако, что дан-
ный фрагмент был включен в текст «Трактата» позднее, в качестве интерполяции. Если учесть отмечавшуюся
выше связь учения «Трактата» и школы Тяньтай, то наличие подобного рода фрагментов-интерполяций не
удивительно, поскольку школа Тяньтай находится в несомненной генетической связи с традицией почитания
будды Амитабхи.

44



V. РАЗДЕЛ О ПОЛЬЗЕ, ПРИНОСИМОЙ ПРАКТИКОЙ

Выше говорилось о практике совершенствования верующего сердца, теперь будет ска-
зано о пользе, приносимой усердием в этой практике. Выше я неоднократно говорил в
общем смысле о том, что Махаяна есть тайное вместилище всех будд.

Если какое-либо живое существо пожелает обрести правильную веру в мир Так При-
ходящего, отказаться от клеветы на него и кощунств и вступить наПуть ВеликойКолесни-
цы, то оно непременно должно придерживаться учения этого трактата, постоянно думать
и рассуждать о нем, непрерывно усердно практиковать то, в чем он наставляет; в таком
случае оно сможет в полной мере и окончательно обрести наивысшийПуть пробуждения.

Если человек до конца прослушал эту Дхарму и у него не родились слабость и робость,
то следует знать об этом человеке, что он полностью укрепился в семье, наделенной семе-
нем будд, и такой человек непременно получит от Будды пророчество о том, что он обя-
зательно обретет пробуждение. Даже если какой-либо человек сможет преобразить три
тысячи большой тысячимиров260, наполненныхживыми существами и побудит их испол-
нять десять благих обетов261, то он все равно не сравнится с человеком, который должным
образом размышляет об этой Дхарме только в течение времени, необходимого для того,
чтобы поесть. Да, его благие качества и заслуги будут в действительности, а не метафори-
чески, больше, чем благие качества и заслуги первого человека.

Далее. Если какой-либо человек будет придерживаться учения этого трактата, будет
аналитически созерцать его суть и непрестанно совершенствоваться в практике его пред-
писаний, занимаясь этим и днем, и ночью, то приобретенные им благие качества и заслуги
будут неизмеримы и безбрежны настолько, что их нельзя будет даже выразить словами.
Даже если все будды станут воспевать эти благие качества и заслуги в течение неизмери-
мых и безбрежных асанкхея кальп, то они все равно не смогут исчерпать их до конца.

И по какой причине?
По той причине, что благие качества сущностной природы всех дхарм неисчерпаемы,

благие качества и заслуги такого человека также безбрежны и безграничны.
Если же какое-либо живое существо, узнав учение этого трактата, не поверит в него,

станет клеветать на него и кощунствовать, то это непременно принесет дурные неблагие
плоды, последствия которых оно будет переживать в течение неизмеримых кальп, испы-
тывая великие муки и страдания.

Вот почему живым существам следует верить в это учение, а не клеветать и не кощун-
ствовать по его поводу, ибо неверие и кощунство по его поводу приносят вред и им са-
мим, и другим людям, прерывая их причастность к семье семени Трех Драгоценностей262.
По той причине, что все Так Приходящие будды, опираясь на эту Дхарму обрелиНирвану,
все бодхисаттвы, по причине совершенствования в ее практике, вступают в сферу мудро-
сти будд.

Следует знать, что все бодхисаттвы прошлого, опираясь на эту Дхарму, обрели совер-
шенство чистой веры. Бодхисаттвы настоящего, опираясь на эту Дхарму, обретают совер-
шенство в чистой вере. Бодхисаттвы будущего, опираясь на эту Дхарму, обретут совер-
шенство в чистой вере.

Вот по этой причине живым существам и следует усердно совершенствоваться в изу-
чении этого трактата.

Глубок и обширен великий смысл Учения всех будд, —
Ныне я обобщил и свел его в одно настолько точно, как мог.
Пусть все благие качества, подобные качествам сущностной природы дхарм,
Которые я обрел этим делом, будут переданы всем живым существам и прине-

сут им благо и пользу.

260 Согласно буддийской космологии, «большой тысячей миров» называется космологическая единица, обо-
значающая тысячу тысяч обычных миров, аналогичных нашему тройственному миру.

261 См. прим. 195, с. 32
262 См. прим. 205, с. 34

45


