
Л.Ф. ХАБИБУЛИНА  

РОМАНТИЧЕСКОЕ 

В ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЕ ЧЕЛОВЕКА  

ЭКСПЛИКАЦИЯ ФИЛОСОФСКО-ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНОГО СМЫСЛА  

КАЗАНСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ  
2013 



УДК 130.122:008 
ББК 15.1 
          Х12    

Печатается по рекомендации Ученого совета  
Института филологии и искусств  

Казанского (Приволжского) федерального университета 

Научный редактор –  
доктор философских наук, профессор Г.П. Меньчиков 

Рецензенты: 
доктор культурологии, профессор Г.Е. Шкалина, 

доктор философских наук, профессор Т.М. Шатунова 

Хабибулина Л.Ф. 
Х12 Романтическое в духовной культуре человека: экспликация философско-

экзистенциального смысла / Л.Ф. Хабибулина. – Казань: Казан. ун-т, 
2013. – 120 с. 

ISBN  978-5-00019-093-7
В монографии разрабатывается неоклассическая концепция понимания 

романтического в духовной культуре человека, позволяющая по-новому взгля-
нуть на роль  и влияние сложных неосознаваемых душевных процессов в духе 
человека на бытие человека и общества в целом. Романтическое как «вечный» 
феномен духовной культуры человека эксплицируется структурно-сущностно 
через определение семантического поля, выявление конструктивных и деструк-
тивных функций, сопоставление особенностей его функционирования в духов-
ной культуре человека.  

Предназначена для философов, культурологов, других представителей 
гуманитарных и социальных наук, а также для всех желающих составить соб-
ственное представление о сложном и многогранном феномене романтического.  

УДК 130.122:008 
ББК 15.1 

ISBN 978-5-00019-093-7 © Хабибулина Л. Ф., 2013 
© Казанский (Приволжский)  
    федеральный университет, 2013



3 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

ПРЕДИСЛОВИЕ  ............................................................................... 4 
ГЛАВА I. ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЙ  
ЭКСКУРС РОМАНИЧЕСКОГО .................................................... 7
Романтическое «доромантического» периода ................................. 7
Немецкий романтизм конца XVIII первой половины XIX веков как 
наиболее полное выражение романтического начала ..................... 22
Романтические метаморфозы второй половины  
XIX- XX столетий ................................................................................ 36         
Примечания ........................................................................................... 50              
ГЛАВА II. СУЩНОСТЬ РОМАНТИЧЕСКОГО ......................... 54
Романтика, мечта, фантазия и воображение как проявления  
романтического ................................................................................... 54 
Конструктивные и деструктивные функции романтического ...... 64 
Примечания ........................................................................................... 81 
ГЛАВА III. ЭКСПЛИКАЦИЯ ИНТЕНЦИЙ  
РОМАНТИЧЕСКОГО ...................................................................... 84  
Романтическое в научном и художественном творчестве ............ 84  
«Мессианские» формы бытия романтического ............................... 97 
Примечания ........................................................................................... 110 
ЗАКЛЮЧЕНИЕ .................................................................................. 113 



4 

ПРЕДИСЛОВИЕ 
Интерес к романтическому неслучаен, поскольку сопряжен 

с постижением человека, природа и сущность которого не идентич-
ны. Если по природе, происхождению человек есть био-социальное 
существо, то по сущности – он другой, это уже, так или иначе куль-
турное существо, объект-субъект культуры. И в этом плане факты, 
жизненный мир человека показывают, что он не может обойтись без 
того, что называют «романтическим». Осмысление романтического 
становится особенно важным, поскольку, возвращая его онтологиче-
ское содержание, спасается жизнь, человек для жизни.    

Изучение темы романтического показывает, что общий  интерес 
к нему наиболее активен в последние два столетия, хотя некоторые 
его грани и смыслы мы найдем и трудах древних. Среди философов, 
критиков, писателей, положивших свой «камень» в общий фундамент 
темы романтического можно назвать В. Белинского, А. Блока, 
Э. Висконти, Р. Гайма, Г. Гегеля, Г. Гейне, А. Герцена, М. Горького, 
А. Григорьева, А. Жуссена, Н. Котляревского, В. Ленина, А. Луна-
чарского, Л. Мегрона, Л. Уланда, И. Фихте. Исследование романти-
ческого велось в различных областях знания, однако интерес был ча-
ще вызван вниманием к нему не как к всеобщему феномену бытия 
духа человека, а сводился скорее к романтизму, в котором романти-
ческое  проявилось наиболее ярко. 

По сравнению с искусством наука меньше уделяет специального 
внимания романтическому. Трудно не согласиться с мнением 
В.В. Налимова, который, считая романтику одной из серьезнейших 
потребностей человека, объяснял причину недостаточного интереса 
науки к ней тем, что «психологи не хотят ее изучать, поскольку здесь 
рассматривается явление не столько личностное, сколько социальное. 
Социологам эта тема чужда, поскольку она опирается на глубинную 
природу человека, оставшуюся еще малоизученной»1. И хотя на сего-

1 Налимов В.В. В поисках иных смыслов. – М., 1993. – С. 137. 



5 

дняшний день уже встречаются фундаментальные научные работы, 
посвященные постижению природы и сущности человека, тема ро-
мантического еще не раскрыта во всем своём широком спектре про-
явлений в духовной культуре человека.  

До сих пор существует некоторая неопределенность не только 
в определении, но и в этимологии романтического. Разнообразие ин-
терпретации термина породило немало путаницы и предубеждений. 
Между тем многозначность и одновременно неопределенность пони-
мания романтического не случайна. Причина этому – многообразие 
в нём контекстов, а также пересечение таких понятий, как  романтика, 
мечта, фантазия, воображение. Они дополняют, обогащают романтиче-
ское. Однако при этом смысл романтического, как феномена, всё более  
затуманивается, оборачивается общим местом. В этой связи необходи-
мо пересмотреть и уточнить смысловые оттенки названных понятий, 
поскольку без определения семантического поля романтического, 
сложно выявить его философско-экзистенциальный смысл.  

 В реалиях сегодняшнего дня в сознании человека происходит 
радикальный сдвиг, провоцируемый с одной стороны  увеличением 
свободы и активности человека, с другой – вызовом человеку, пре-
вращением его в объект различных экспериментов. Возникающее при 
этом неравновесное состояние, излишняя эмоциональность человека 
ведут к разладу с самим собой, провоцируют различные негативные 
явления современной действительности, не способствуя решению 
смыслосодержащих экзистенциальных потребностей, к которым мы 
относим желание найти смысл жизни и самоосуществиться.  

Как ни парадоксально, в нашу переходную, казалось бы, прагма-
тичную эпоху (как ее только не обозначают – постиндустриальной, 
информационной, эпохой потребления и т.п.) роль романтического 
в бытии человека усиливается и приобретает все новые свои формы 
и значения. Кроме того, обострение конфликта между личностью 
и действительностью приводит к возникновению определенных ам-
бивалентных эмоциональных состояний человека, усилению экстра-



6 

вагантного индивидуализма, который или изменяет напряженную 
действительность или уводит в мир переживаний и грез. При этом 
романтическое может выполнять разные функции, подчас онтологи-
чески просто противоречивые. Их многообразие требует более при-
стального внимания и осмысления.       

Современная ситуация требует объяснения философско-экзис-
тенциального смысла ещё и потому, что за него часто выдается анти-
романтическое и псевдоромантическое в виде пустой мечтательно-
сти, утопизма и симулякров. С одной стороны, романтическое оказы-
вается притягательной стратегией поведения людей, так как оно 
представляет ещё и способ утверждения своей неповторимости. 
С другой – предстаёт как самый простой способ тотального омассов-
ления общества, при котором за него выдаётся нечто суррогатное 
и кажущееся романтическим. 

Нетрудно заметить, что роль и значение романтического в ду-
ховной культуре человека и его целостное философско-
культурологическое осмысление не совпадают. Следовательно, ста-
новится актуальным вопрос его оправдания и защиты, возникает ас-
пект его охранения в природе человека и человечества.  



7 

ГЛАВА I. ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЙ  
ЭКСКУРС РОМАНТИЧЕСКОГО 

Романтическое «доромантического» периода 
Для нас представляют существенный интерес временные грани-

цы зарождения и точки роста романтического как феномена духовной 
культуры, с какого момента развития человеческой цивилизации 
можно говорить о нем как о существующем, не иллюзорном явлении 
духа человеческого существа? Экспликация романтического будет 
неполной без выявления объективных причин наличия  или отсут-
ствия феномена в историческом времени.  

Романтические интенции могут проявиться совершенно неожи-
данно. Поэтому, не ограничиваясь какой либо одной сферой духов-
ной культуры человека, включая в рассмотрение философию, эстети-
ку, науку, искусство, остановимся на основных аспектах существова-
ния романтического с Древности по Новое время, до так называемого 
«романтизма» (конец XVIII – начало XIX века). Попытаемся уловить 
зерно романтического мироощущения и вывести траекторию мысли 
о нем как  специфически человеческом состоянии.   

В древности не существовали отдельно искусство и наука. 
Их роль выполняла мифология, как первая форма освоения действи-
тельности, уходящая корнями в человеческую субъективность. 
На ранних стадиях развития человечества мифология отождествляла 
природное и духовное, в ней сочеталось реальное и идеальное, оду-
шевленное и неодушевленное. И это явление было закономерным, 
поскольку человек древности не чувствовал себя чем-то особенным, 
не похожим на природный мир. Действительное значение мифа в той 
объективной реальности можно характеризовать как единственно 
возможное. Этот способ восприятия и объяснения мира, характери-
зующийся совпадением чувственного образа, полученного от реаль-
ных предметов внешнего мира с общей идеей космического порядка, 
удовлетворяет первобытного человека в психологической защите. 



8 
 

Мы согласны с А. Лосевым в той части, что «с точки зрения самого 
мифического сознания ни в коем случае нельзя сказать, что миф есть 
фикция и игра фантазии. Это не выдумка, но – наиболее яркая и са-
мая подлинная действительность» [1]. Миф – действительность, в ко-
торой человек чувствует себя органичной частью единого целого 
наравне с дикой природой, животным миром. Но, в то же время по 
способу возникновения миф – бессознательный вымысел, коллектив-
ная фантазия первобытного человека, не осознающего своих творе-
ний. Наши далекие предки, имея особый стиль мышления, не обладая 
еще абстрактной логикой, в мифе передавали свой опыт через уни-
версальные фантазии.        

Сложно отрицать, что в склонности древнего человека к мифо-
логизации лежит попытка постижения глубинной сути бытия. Кол-
лективная фантазия уже тогда хорошо поработала, придумав свою 
концепцию мироустройства. Зарождение мифа в первобытной куль-
туре закономерно, объяснимо игрой романтического, порождением 
неосознаваемого  в духе человека, стремлением зачем-то выйти за 
пределы утилитарного, сиюминутного, замкнутого. Да, уже тогда 
фантазия, воображение творили иной, желаемый избыточный мир, 
в котором возможен кентавр с головой человека и торсом лошади, 
различные вымышленные существа в виде сирен и лемуров. Мифы 
стали своеобразным выражением неразвитых пока риторических 
форм метафизических понятий. Например, мифические персонажи 
Тезей и Ариадна символизируют отношение древнего человека 
к морским путешествиям, Минотавр – отношение к кровосмешению. 

Сохранились многочисленные наскальные рисунки, заклинания, 
которые еще сложно назвать произведениями искусства. В их функ-
ции входило свести человека с душами животных и людей, например, 
для того, чтобы,  повлиять на удачный исход охоты. И хотя все дей-
ствия древнего человека были подчинены своеобразным ритуалам, 
однако эти рисунки вряд ли служили лишь утилитарным целям. 
Трудно не согласиться с М. Мамардашвили [2], что это что-то явно 



9 
 

избыточное, непрактичное, не служащее только тому, чтобы удовле-
творить потребности: убить мамонта и съесть его мясо. «Ритмами 
и интонациями души» называет философ причину возникновения  
наскальных рисунков, не делая при этом ссылок на эпохи. Это уже 
романтические всплески  души, зародыши романтических интуиций, 
эмоций. Хотя человек древности, в отличие от современного человека 
не осознавал себя самодостаточной индивидуальностью, однако, на 
уровне неосознаваемого  в духе человека уже формировались «зачат-
ки» романтического, которые и объясняют причины оставленных ру-
котворных следов.    

Античная культура – колыбель нашей цивилизации, в ней выде-
ляют высокую греческую классику, ранний эллинизм, поздний элли-
низм. Уже  на заре становления человеческого духа заметен  выход за 
рамки непосредственно существующего. Античная философия бытие 
рассматривает постижимым только разумом, не поддающимся вооб-
ражению. Например, Эмпедокл в поэме «О природе» фактически от-
рицает возможность существования романтического, размышляя 
о том, что из несуществующего сущее стать неспособно. 

Воображению отводит важную роль Аристотель. В его трактов-
ке воображение «не есть ни мышление, ни составление суждений – 
это ясно, ведь оно есть состояние, которое находится в нашей власти 
(ибо можно наглядно представить себе нечто)» [3]. Воображение, по 
Аристотелю рисует вещи, реально не существующие, воображаемые, 
мнимые. Но поскольку фантазия имеет дело не с подлинно сущим, то 
воображение может быть и обманчивым [4]. 

Как видим, речь ещё не идет о полном раскрытии понятий, раз-
мышления часто носят отрывочный, абстрактный характер, требующий 
уточнений смысла сказанного. Рассуждая о воображении, философы 
древности наметили пока только первые наброски романтического.   

Для мироощущения античной классики было характерно восприя-
тие мира как единого Космоса. В представлении греков он был упоря-
доченным, целым, единым. Приспосабливаясь к природе, человек 



10 
 

стремился структурировать окружающий мир по своему разумению. 
Мысль о беспорядочном, неоформленном, то есть хаосе, вызывала у не-
го отвращение и раздражение. Грек в высшей степени любил порядок: 
порядок на поле боя – строй щит к щиту; порядок в сознании – подчи-
нение законам. Быть внутренне свободным и не отрываться от интере-
сов полиса, было естественным, болезненных противоречий при этом 
не возникало. Такой своеобразный баланс духовного и материального, 
мы не увидим в последующих цивилизациях. По этой причине антич-
ная культура в истории цивилизации всегда воспринималась как со-
вершенство, для последующих эпох имея значение недосягаемого эта-
лона. Но могло ли так чудесно продолжаться? 

Человек античности не отделял себя от природы, которая была для 
него самодостаточна. Грек, воспринимая природу как данность, не ро-
мантизировал ее, не видел в ней божественного и был с нею на «ты». 
Такое своеобразное отношение к природе подметил А. Лосев [5]: «Если 
вспомнить о прекрасной природе, окружавшей древних греков, если 
подумать, как согласно уживался этот народ под своим счастливым не-
бом,… как несравненно ближе к простой природе были его образ воз-
зрения, его чувства, то покажется странным, что в этой поэзии мы 
находим так мало следов того сентиментального интереса».  

К романтике и осмыслению романтического не располагало 
и язычество с его тягой к конечному в бытии. Многочисленные древне-
греческие боги, как олицетворение сил природы в их дикости и стихий-
ности, все же не были возвеличены и оторваны от человека. Всем из-
вестно человекоподобие греческих богов. Прося их о помощи, выражая 
благодарность за исполнение желания, грек протягивал к ним руки, раз-
говаривал с ними, как с равными, и при этом никогда не вставал на ко-
лени. В поздней античности эллинского периода для новых богов была 
уже не характерна та смутная, фантастическая, дикая связь с природой, 
которая была присуща древним богам. Уже можно говорить о некото-
рой индивидуализации богов, которая позднее приведет к единству 
всех богов в христианстве в лице одного единого бога.  



11 
 

В эстетическом плане античная жизнь тесно переплеталась с ре-
альной красотой как гармонией бытия. Греки, как ни один другой 
народ, придавали огромное значение красоте, преимущественно есте-
ственной телесной красоте. Древнегреческое мышление, считавшее 
человека центром вселенной, культивировало красоту как достоин-
ство, дающее право на бессмертие, поскольку бессмертна сама при-
рода. Если вспомнить античные статуи, они поражают, прежде всего, 
гармоничностью обнаженного одухотворенного тела, и вместе с тем, 
они как собирательный образ общи, внеисторичны, то есть, лишены 
индивидуальности как таковой. «Внешне этот недостаток раскрыва-
ется в том, что в образах скульптуры отсутствует простое выражение 
души, свет глаз, – метко замечает Гегель [6]. – Самые высокие произ-
ведения греческой скульптуры лишены взгляда, их внутреннее со-
держание не обнаруживается как знающая себя внутренняя жизнь 
в той духовной сосредоточенности, о которой возвещают глаза». 

Античный человек, обладая определенным уровнем духовности, 
не воспринимал себя субъективно и потому не мог еще романтизиро-
вать красоту в себе как нечто абстрактное, не телесное. Внутренний 
мир, Я – эти вещи были незнакомы древнему человеку, субъектив-
ность в духовном смысле еще не имела бесконечной ценности. Имен-
но поэтому греки и к смерти относились спокойно. Интересно в этой 
связи то, что ни один грек не оставил мемуары. 

Основная античная (телесная) интуиция сказалась и на характе-
ре греческой музыки. По справедливому замечанию А. Лосева она 
своеобразно выразилось и в характере греческой музыки, в которой 
не было «ни романтического томления, ни любовных восторгов. Ей 
чужд эмоциональный энтузиазм и самостоятельная патетическая вос-
торженность» [7].  

Преобладание в античном мировосприятии общего и абсолют-
ного начала не позволяло раскрыться в полном объеме всему внут-
реннему, подспудному, романтическому. Не было у греков и любви 
в ее романтическом значении, по крайней мере, беря себе жену и чув-



12 
 

ствуя к ней расположение, грек в мыслях не возвышал ее, не ожидал 
от нее чего-то необыкновенного. И в греко-римский период в любов-
ных отношениях мало что изменилось. Римская женщина была более 
свободной, но не имела никаких имущественных притязаний и была 
зависима от мужа.  

Как точно подмечает А. Лосев, индивидуальность человека еще 
«не была человеческой индивидуальностью во всей ее глубине, ей со-
вершенно были неведомы глубины субъективного самочувствия чело-
века» [8]. И это неудивительно, поскольку жизнь людей в то далекое 
время была ясна и предопределена. Человек был внутренне свободен, 
он был наивен и доволен существующим порядком, не стремясь к неиз-
вестному и не ища бесконечного. Может быть, это было и трагедией 
античного мировосприятия, довольно беззаботного, ровного  по отно-
шению к жизни и смерти, природе и любви, религии и богам?! 

Индивидуальность человека проснулась гораздо позднее, когда 
возникла необходимость выхода из космоса полиса. Но уже зарожда-
лась гносеологическая романтика, романтика ума, а не чувства. 
В дерзании и борьбе появлялась человеческая индивидуальность, 
окрыленная фантазией о Прометее, посмевшем противостоять богам! 
Желание человека чего-либо романтического, непредопределенного 
стало возникать со времени античного мира, которое характеризуется 
угасанием системы независимых полисов и возникновением порабо-
щения одних людей другими.  

По сравнению с античностью в средневековой культуре можно 
найти гораздо больше романтического. Причем не только религиоз-
но-романтического, но и романтического как феномена бытия духа 
человека. Если античные боги лишены взгляда, то в сравнении с ни-
ми в средневековых иконах в изображении бога, святых акцентиру-
ются глаза, как зеркало души. В средневековье изменяются религиоз-
ные верования, на смену политеизму приходит монотеизм. В раннем 
средневековье, предположительно – VI-X веках, переход от язычества 
к христианству не был столь быстрым и безболезненным. Христиан-



13 
 

ство насаждалось насильно церковью и государственной властью. 
Для человека наступило время «двойной жизни». Действительный 
мир стал не в почёте, христианская религия требовала от человека 
практически невозможного – найти дорогу к раю. Христианство, с его 
обращенностью к божественному, потустороннему, по своей сути 
уже романтично, поскольку весьма неопределенна интенция. 

Титанические силы внутренней жизни личности в области духа, 
устремленности к чему-то недостижимому, несуществующему нашли 
выход в Средневековье. Теряя опору в себе, пытаясь найти душевный 
покой, средневековый человек направил свое внимание на поиски не-
существующего идеала. Романтическое как стремление души в небес-
ное, бесконечное, выразилось в готическом стиле архитектуры. 
Он поражает воображение чем-то неестественным, неопределенным, 
изломанным, устремленным в высокое, мистически непостижимое. 
Готика в конце XII века подчинялась общей средневековой тенден-
ции. Не признавая ничего мелкого, она в пределах церковной идеоло-
гии отражала новое мироощущение, утверждая в человеческом суще-
стве его лучшее начало, понимаемое как возвышенное стремление 
к богу. Романтичность готического стиля улавливается в каждом из-
ломе линий, поражающем воображение вызовом земному и привыч-
ному. В Средневековье явственнее формируется не только онтологи-
чески-романтическое, но появляется и тонкая рефлексия над ним. 
Очень тонко замечено А. Лосевым, что в готике уже начинает появ-
ляться небывалая эволюция самосознающего человеческого суще-
ства, уже наблюдающего за своими внутренними состояниями. 

Средневековое сознание утверждает идею бесконечности как 
характеристику бытия, понимая его как конечное, сотворенное извне, 
поскольку, где же быть творцу; в центре мировосприятия вместо еди-
ного и неделимого космоса оказывается бог. Мир посюсторонний - 
Здесь и мир потусторонний - Там заставляют средневекового челове-
ка искать душевный баланс телесно-земного и духовного. Предпо-
чтение отдается второму, и центр тяжести переносится во внутренний 



14 
 

мир человека, в желание соответствовать божественному. Интересна 
в этом отношении  процедура исповеди. Проводимая под руковод-
ством священника, она была призвана осуществлять покаяние. Что 
это – обыденность жизни средневекового человека, относящегося 
к исповеди только лишь как надобности, диктуемой верой, а не по 
необходимости своей души? Или в исповеди человека присутствует 
романтическое, как потенциальное улучшение себя и выделение себя 
из общей массы?  

Стоит  подчеркнуть, что в сравнении с античностью, нравствен-
ным содержанием наполняется понятие смерти. Без боязни бесконеч-
ности религиозное сознание видит в ней лишь врата в мир иной. Но-
вой для средневекового человека была вера в загробную жизнь, кото-
рую он посещал в своих грезах и видениях. Загробная жизнь, мысли-
мая категориями рая и ада, заставляла человека в своих фантазиях 
и грезах «посещать» запредельный мир. Эти фантазии в восприятии 
средневекового человека были самой настоящей реальностью, говоря 
современным языком – виртуальной реальностью.  

В средневековом сознании, наряду с христианскими верованиями, 
скорее всего как отголоски язычества, присутствовала вера в существо-
вание ведьм. Подобное суеверие распространилось по всей Европе 
и практически любая женщина, могла быть заклеймена в ведьму, спо-
собную опутать колдовскими чарами. Инквизиция с конца XV века 
проявилась в виде повальной охоты на ведьм, жертвами которой стали 
миллионы женщин. Это явление в период с конца  средневековья 
вплоть до XVIII века было на самом деле не чем иным, как ложными 
фантазиями людей. В этом факте ничего удивительного нет. Парадокс 
в том, что множество женщин оговаривали себя, признаваясь в том, че-
го не совершали. Ссылаясь на мнение А.Я. Гуревича, что к признаниям 
подобных лиц историки применяют понятие «субъективной реально-
сти» того образа мира, который создавался в их головах и причудливо 
отражал действительность, переплетающуюся с фантазмами – можно 
с полной уверенностью сказать, что это была игра именно на «роман-



15 
 

тических струнах» человеческой души. «Эта «субъективная реаль-
ность» не закрепилась бы в их сознании, если бы она не зарождалась 
в фантазии спонтанно, на основе собственных психических состояний, 
впечатлений и переживаний» [9]. 

Некоторый романтический ореол становится заметным и в утон-
ченном индивидуализме рыцарства. Рыцарство соткано из романти-
ческих чувств и пестрых фантазий. Меняется институт брака, в люб-
ви перестают видеть лишь утилитарные мотивы. Й. Хейзинга в «Осе-
ни Средневековья» [10] отмечает, что любовь постоянно сублимиру-
ется и романтизируется. В средневековой романтической любви пол-
ны значения тончайшие оттенки цветов одежды, символика цвета не 
забыта до сих пор.  

Однако, никакая другая эпоха не была столь противоречива 
в романтическом и непоследовательна в том, что проповедовалось 
и было в действительности. То было пестрое и даже где-то бесчело-
вечное время, и романтическое смягчало его. Люди жили в мечтах. 
И в этой безнадежно убогой действительности, в потере человеком 
самого себя было то позитивно-романтическое, которое помогало 
сглаживать действительность перенесением в мир фантазий и безоб-
лачных грез. Меланхолические фантазии, тоска о небесном существо-
вании, присущая христианству, узнаваемы как романтическое стрем-
ление ко всему бесконечному. В этом плане романтическое в эпоху 
средневековья по сравнению с античностью ушло далеко вперед. 

Эпохой Возрождения открывается новая страница осознания 
мира человека и романтического в нём. В это время завершилось 
«покорение» неземных пределов и возник интерес к миру личности. 
В Возрождении человек уже не придаток природы и не существо, 
полностью зависимое от бога. Он самодостаточен во всех своих про-
явлениях. Мы видим уже существо активное, решительное, земное 
в его чувствах и помыслах, и в то же время богоподобное, благодаря 
возможности подняться до творческого существа, подражающего 
творчеству бога, таким образом, открывающего новые ценности, еще 



16 
 

не существовавшие в мире. Природа человека характеризуется уже 
индивидуальными качествами личности, такими как уникальность, 
разносторонность. Гуманизм Возрождения с его мощным антропо-
центрическим акцентом представил картину мира, в которой человек, 
являясь объектом рассмотрения, стал центральной фигурой мирозда-
ния. Романтическое в культуре Ренессанса представлено духовным 
поиском философов, поэтов, художников, мечтавших примирить 
непримиримое – конечное и бесконечное в мироздании. Дж. Бруно 
в гелиоцентризме одним из первых мыслью и чувством бесстрашно 
прорвался в космос, тем самым, возвеличивая человека до богоподо-
бия. Его поэтическим языком звучит: 

«Отсюда ввысь стремлюсь я, полон веры, 
Кристалл небес мне не преграда боле, 
Но, вскрывши их, подъемлюсь в бесконечность»2. 
В учении Бруно бесконечность предстает как универсум, даю-

щий человеку возможность постичь все богатство реального мира. 
Согласно его концепции земной и небесный миры не возникают и не 
исчезают, они однородны и едины. Существуют и другие миры, по-
хожие на этот. Эти романтические идеи о бесконечности вселенной 
воплотились в труде «О бесконечности, вселенной и мирах» и приве-
ли Дж. Бруно к сожжению на костре инквизиции. Мечты и прозрения 
философа XVI столетия предвосхитили научные открытия XX века, 
воплотились в полетах в космос и исследовании других планет. Вме-
сте с образованием науки как социального института в Возрождении 
формируется научно-романтическое и утопическо-романтичное. 
Становится очевидно, что зарождающаяся наука невозможна и без 
романтического, более того переживает, пожалуй, один из самых ро-
мантических периодов. 

Среди философов Ренессанса, провозглашающих романтические 
идеи  переустройства общества, интересны фигуры Т. Мора и Т. Кам-
панеллы. Оба философа мечтали создать чудесную страну всеобщего 

                                                            
2 Бруно Дж. Сонет // Европейские поэты Возрождения.  – М., 1974. 



17 
 

счастья и благополучия. Мор был увлечен созданием идеального гос-
ударства, в котором нет частной собственности, все люди трудятся, 
и все пользуются плодами своего труда. Его фантазии были вызваны 
сочувствием к угнетенным крестьянам, желанием выстроить концеп-
цию  идеального общества. Свое видение идеала он выразил в «Уто-
пии». Утопия – место, которого нет. Слово давно стало нарицатель-
ным, и его чаще трактуют, как продукт воображения, несбыточную 
мечту. Кампанелла столетием позже, между прочим, стоя по колено 
в воде в заточении, пишет «Город Солнца», своеобразную христиан-
ско-коммунистическую утопию, в которой господствует счастье, от-
сутствует не только частная собственность, но и семья. Его город по 
своей структуре напоминает свод-купол, которым управляет  Солнце. 
В этом городе все блага общие, так же как в «Утопии» Мора. Мечта-
ния двух титанов Возрождения были романтическими фантазиями, 
которым не дано было сбыться. Но, мы не считаем их утопии лишь 
выдумкой или литературными экзерсисами, поскольку и Т. Мор 
и Т. Кампанелла, как реальные политические деятели, в своеобразной 
форме отразили исторически желаемые изменения. Коммунистиче-
ские утопии титанов Возрождения  не прошли бесследно, отчасти 
еще не раз заявив о себе в истории.        

Как видим, романтическое как отражение желаний людей значи-
тельно улучшить существующую реальность, может принимать весь-
ма утопические формы. Утопии, как мечты о лучшем, может быть 
возможном, страстно желаемом, являются проявлениями романтиче-
ского начала человека, которое достаточно часто прогнозирует, дела-
ет «заказ» на желаемое.  

Выявляя интенции романтического в духовной культуре Ренес-
санса, важно отметить причины, предопределившие его существова-
ние и дальнейшее развитие. Одна из них, на наш взгляд, состоит 
в ощущении неудовлетворенности, внутреннего надлома художника, 
выразившемся в творческих исканиях, разбросах усилий в разные 
стороны и незаконченности дел. Мыслители и художники, ощущая 



18 
 

трагичность человеческого существования, увлечены созданием ино-
го бытия, в котором не потеряна вера в «другую» жизнь и возможна 
трансценденция. Центр тяжести смещается в художественное творче-
ство, которое позволяет познать тайны человеческой природы. 

Совершенно иначе смотрела на человека философия Просвеще-
ния. Просветители, создавая культ разума, высоко ценили в человеке 
его интеллектуальные способности. Они развеивали мифы и суеве-
рия, отказываясь от догматических систем, подвергая все тщательной 
проверке. Первенство разума подразумевало приоритет познания, ра-
ционального видения мира. Разум, опьяненный своим совершен-
ством, все более отдаляется от чувств и фантазий. Воображение трак-
туется как способность разума, а разум часто сводится к воображе-
нию. Так Т. Гоббс в работе «Человеческая природа» рассматривает 
духовные способности человека, такие как: способность познания, 
воображения и способность к волевым движениям. Гносеологическая 
сторона теории Гоббса предполагает, что человек познает мир через 
чувственный опыт раз и навсегда благодаря воображению. По его 
мнению, сущность воображения такова, что «отсутствие или уничто-
жение вещей, раз воспринятых нами, не влечет за собой отсутствия 
или уничтожения соответствующих образов» [11]. Из высказывания 
следует, что философ не рассматривает воображение в качестве 
большей свободы по сравнению с восприятием вещей. Не выводя во-
ображение в разряд субъективной романтической возможности чело-
века выйти за пределы уже существующего, в своей теории Гоббс ри-
сует его синонимичным понятию представления того, что видимо, 
материально, обозримо, а еще не выдумано и не эфемерно. 

В отличие от Гоббса нидерландский философ Б. Спиноза видит 
три способа познания: чувственное (мнение и воображение); рацио-
нальное (разум, рассудок); интеллектуальную интуицию. Во второй 
части «Этики»: «О природе и происхождении души»  в трактовке во-
ображения как формы чувственного познания Спиноза делает акцент 
на возникновении заблуждений, поскольку такой вид знаний, по мне-



19 
 

нию философа, имеет «смутные идеи». Любопытно, что Спиноза 
ложность такой формы познания видит в недостатке неясных и рас-
плывчатых представлений. Не говоря ни слова о воображении, реали-
зуемом свободной фантазией, Спиноза в своих рассуждениях идет 
дальше Гоббса. В одной из своих схолий он приближается к понима-
нию романтической основы воображения. «Итак, мы видим, каким 
образом может произойти то, что мы, как это часто бывает, смотрим 
на то, чего не существует, как на находящееся налицо, – рассуждает 
философ. – Если бы душа, воображая несуществующие вещи нахо-
дящимися налицо, вместе с тем знала, что эти вещи на самом деле не 
существуют, то такую силу воображения она считала бы, конечно, 
совершенством своей природы, а не недостатком; в особенности, если 
бы такая способность воображения зависела от одной только ее при-
роды, то есть была бы свободной» [12]. Мы понимаем, что речь здесь 
еще не может идти о воображении, как проявлении романтической 
сущности человека, поскольку речь идет о способе познания сути ре-
альных вещей. Тем не менее, в размышлениях Спинозы отчетливо 
звучит мотив возможности и неукротимости силы воображения, со-
ставляющей онтологически-гносеологическую основу романтической 
фантазии.    

Философ понимает человека не столько как вместилище разума, 
отчасти объяснимого и объективного, но что более важно, не отрица-
ет и другой стороны, менее объяснимой и субъективной. В «Полити-
ческом трактате» Спиноза, говоря о человеческой природе, утвержда-
ет, что люди чаще руководствуются слепым желанием, нежели разу-
мом; «мы не можем признать никакой разницы между желаниями, 
возникающими из разума, и желаниями, возникающими из других 
причин, ибо как те, так и другие суть действия природы и выражают 
ту естественную силу, которой человек стремиться утвердиться 
в своем бытии» [13]. 

 



20 
 

Таким образом, Спиноза, приветствуя и одобряя человека, руко-
водствующегося рассудком, оставляет за ним право руководствовать-
ся своими желаниями и потребностями. Оставляя за ним прерогативу 
выбора, философ признает, что «те желания, которые возникают не 
из разума, суть не столько деятельное состояние человека, сколько 
страдательное» [14]. Итак, мы можем выделить и страдательно-
романтическое. 

Французский философ П. Гольбах понимает человека частью 
природы. В его интерпретации в человеческой природе не существует 
различия и противоречия физического и духовного. «Человек – про-
изведение природы, …не может освободиться от нее, не может – да-
же в мысли – выйти из природы. Тщетно дух его желает ринуться за 
грани видимого мира, он всегда вынужден вмещаться в его пределах» 
[15]. Гольбах, таким образом, в корне суживает и даже отрицает су-
ществование романтического в духе, поскольку признает человека, 
главным образом, физическим существом, не оставляя ему возмож-
ность экзистенции, как только в единстве с природой. 

Выявление романтических метаморфоз Нового времени будет 
неполным без идей И. Канта. В его представлении человек – конеч-
ное существо, наделенное разумом. Но, в то же время, по своей при-
роде он – свободное творческое существо, обладающее продуктивной 
способностью воображения. Причем именно свобода и желание бес-
конечного придают личности возможность выхода из естественной 
необходимости в воображаемое и желаемое. 

В «Критике практического разума» Кант выражает свое отно-
шение к чувству бесконечности в духе человека.  «Две вещи напол-
няют душу всегда новым и все более сильным удивлением и благого-
вением, чем чаще и продолжительнее мы размышляем о них, – это 
звездное небо надо мной и моральный закон во мне» [16]. Кантовское 
завещание «выхода за горизонт» в бесконечное, будет позднее взято 
на вооружение романтиками в качестве основного тезиса. 



21 

Резюме. Итак, романтическое как феномен духовной культуры 
человека на разных ступенях развития человечества проявлялся раз-
лично и порой своеобразно. Возникновение мифологии связано с ра-
ботой коллективной фантазии первобытного человека, уже с игрой 
романтического духа. Человек еще не осознает себя самостоятельной 
личностью, он в стихии рода, он пуглив и полностью зависим от сил 
природы. Однако романтические интонации духа проявились в каж-
дом наскальном рисунке, заклинаниях стихийных сил природы.  

Несколько другое миросозерцание античного человека. Он, как 
и первобытный человек, не принадлежит себе. Но, в отличие от свое-
го предка, он на «ты» и с природой, и с многочисленными богами. 
Природный космос для него – родная стихия. Романтическое миро-
ощущение для античного человека несколько не актуально, посколь-
ку в бытии все заранее предопределено, естественно и предсказуемо. 
Античные философы заняты открытием первооснов. Философия Де-
мокрита, Эпикура, Гераклита наивна, в ней много фантазий и даже 
химер с точки зрения современного человека. Но в целом она знаме-
нует собой переход от магического к рациональному сознанию, дале-
кому от субъективно-романтического видения мира. Романтическое 
как потенциально возможное стало проявляться и быть узнаваемым 
в космосо-природной конкретности человека на уровне полов (ген-
дерной индивидуализации) и зарождающейся социально-полити-
ческой дифференциации.  

В средневековье рождается интерес человека к своему  внутрен-
нему миру, появляется желание лучшей загробной жизни. В христи-
анской идее вознесения к богу, покаянии на исповеди, рыцарской 
любви романтическое начало индивидуальности стало проявляться 
особенно ярко. 

В эпоху Ренессанса произошел поворот в сторону творческой ин-
дивидуальности человека, ознаменовавший еще больший расцвет ин-
тенций романтического. Романтические мечты и искания философов, 
поэтов и художников того времени направлены на выход из существу-
ющей действительности в желаемые проекты, пусть даже утопичные. 



22 

В Просвещении с его культом разума менее заметны интенции 
романтического, тем не менее, философы-материалисты проявляли 
интерес к воображению, как одной из форм познания и опоры роман-
тического. В их понимании воображение есть способность разума, 
при помощи которой возможно познание вещей. Воображение в фор-
ме фантазий  несуществующего в бытии не доступно человеку Про-
свещения. Вопрос «Познаваем ли мир?» является основным, оттесняя 
интерес к движениям человеческой души. 

Таким образом, «доромантический» период возникновения 
и развития романтического закономерно подготовил своеобразную 
почву для проявлений романтизма культурно-исторической эпохи 
конца XVIII первой половины XIX века. В концентрированном виде 
романтическое получает своё развитие в романтизме, особенно 
в немецком его варианте.

Немецкий романтизм конца XVIII первой половины XIX века  
как наиболее полное выражение романтического начала 
Существует множество определений того, что называется «ро-

мантизмом». Однако нет ни одного, которое было бы принято всеми 
исследователями этого столь многоликого явления. Ф. Ла Барт 
в начале XX столетия писал, что термин «романтизм» имеет самые 
противоположные значения, в этом смысле он «самый неопределен-
ный из всех терминов, употребляемых историками литературы» [17]. 

Современная гуманитаристика рассматривает романтизм, как 
целую эпоху в культуре, широкое идеологическое течение, затронув-
шее все сферы жизни: философию, искусство, естествознание, социо-
логию, политэкономию. По мнению современных исследователей 
[18], истоком романтизма является философия Ж. Руссо. Сентимен-
тализм «Исповеди» и «Прогулок одинокого мечтателя», проявивший-
ся в желании возвратить человека к его исконной простоте, был под-
хвачен романтизмом.  



23 

Рождение Романтизма закономерно. По мнению историков куль-
туры, возникновение романтизма было предопределено реакцией на 
последствия Великой французской революции. В их понимании роман-
тизм – переходная эпоха, в которой предпринята попытка переосмыс-
ления огромных перемен, происходивших во всей Европе. Настроения 
того времени колебались от разочарования, отчаяния до осознания без-
граничной свободы человеческого духа. Конец XVIII века знаменате-
лен обострением интереса к человеческой индивидуальности, движени-
ям души отдельной личности. События той поры внесли в моду роман-
тического века характеры сильные и бескомпромиссные, движимые 
ненавистью к тирании. Романтический уход от действительности в мир 
идеала и мечты стал реакцией на осознание пустоты бытия буржуазно-
го общества. 

Романтизм – определенный ракурс восприятия жизни, в котором 
внутреннее и образное мироощущение человека превознесено до выс-
шего рода познания всего сущего. Углубленность в свой внутренний 
мир, нескрываемое игнорирование мира внешнего всегда были пово-
дом обвинения романтиков в эгоцентризме и отрыве от социальной  
действительности. Негативную окраску романтизму придавал в конце 
XIX столетия Р. Гайм: «Под словом романтизм мы разумеем теперь все, 
недействительное и несущественное, – все, что неспособно к жизни 
и недостойно жизни. Мы убеждены, что дух романтизма достаточно 
подавлен в поэзии и в науке, в государстве и в обществе» [19].  

Как справедливо замечает Б. Рассел [20], движение романтизма, 
хотя ведёт начало с Руссо, было главным образом немецким. Именно 
с немецкого романтизма  начался прорыв чувственного опыта субъ-
екта над рациональными установками Просвещения. Мироощущение, 
выразившее мораль романтиков в стремлении к энергичной индиви-
дуальной жизни и свободе формировало новые идеалы, принципы 
и эстетические мотивы. Романтизм, как движение интеллектуалов 
в Германии против традиционного мышления, позволил свершиться 
духовной революции, характеризующейся «подменой утилитарных 
стандартов эстетикой» [21]. Романтизм разрушал традиционные цен-



24 

ности Просвещения, неся собой совершенно новый смысл бытия. 
Просветители, игнорируя романтическое в духе человека, превозно-
сили человеческий разум, интеллектуальные способности. Романтики 
по сравнению с просвещенцами интересовались движениями души 
человека, порой противоречивыми. Они, напротив, высоко ценили 
человека за его творческие потенции и неиссякаемое воображение. 
Более того, для многих романтиков воображение, фантазия стали 
единственно истинной основой существования. Трудно не согласить-
ся с ними в том, что в жажде бесконечного снимается конфликт дей-
ствительного бытия и недостижимого желания. 

Рождение философии немецкого романтизма связано с именами 
И. Канта и И.Фихте, во взглядах которых уже ощущается тенденция 
к различению сфер человеческого духа, разграничению роли рассудка 
и воображения в познавательной сфере. Философские воззрения ро-
мантической школы берут начало с идеи Фихте о невозможности по-
знания действительности, как только в мыслях. Конструирование 
у него происходит при полной свободе воображения, которое, по его 
мнению, первично по отношению к рассудку. Воображение обладает 
большей степенью свободы, однако рассудок умеет сдерживать фан-
тазию. Случается и наоборот – крайнее фантазерство, при котором 
рассудок молчит. «Сила воображения творит реальность; – утвержда-
ет Фихте, – но в ней самой нет реальности; только через усвоение 
и овладение в рассудке ее продукт становится чем-то реальным» [22]. 
Воображение творит объекты бессознательно, поскольку, ограничи-
вая активность Я, невозможно породить свой дух и свободу. Знамена-
тельно, что Фихте первым из романтиков говорит о том, что человек 
сам себе правило, личность творит свой мир. Критическое самопо-
знание в лице Фихте поставило задачей изучение Я субъекта, как ак-
тивного творческого начала, тем самым, вознеся человеческую инди-
видуальность. А там, где что-нибудь «вознесли», присутствует и ро-
мантическое. Значение идей Фихте трудно переоценить, поскольку 
они были подхвачены философами романтического направления. 



25 
 

Мировоззренческие идеи романтизма были сформулированы 
романтиками «Йенского кружка», в который входили Ф. Новалис, 
Ф. Шеллинг, братья Шлегели, В. Вакенродер, Л. Тик. Основополага-
ющим в их мировоззрении было понимание человека как самоценной, 
самодостаточной индивидуальности, независимой от обстоятельств 
окружающего мира. Хотя необходимо заметить, что индивидуализа-
ция субъективности как некоторый характер самоуглубления – важ-
нейшая тенденция «эстетизма» всех романтиков, ибо, только так че-
ловек становится художником, создающим свой мир. Человек откры-
вает мир через бесконечность собственного Я.  

Идея вечного становления объясняет стремление романтиков 
к полной свободе в творчестве. Романтики упивались безграничной 
свободой, создавая другой мир внутри себя, как коррелят своей души. 
Свобода в понимании романтиков имеет статус абсолютной ценно-
сти, определяющего фактора бытия человека. И наоборот, сущность 
человека определяется его свободой: «Когда мы полностью отдаемся 
размышлениям, грезам, желаниям, которые выходят за пределы опы-
та, лишь тогда мы дышим» – признается Ж. Сталь [23]. В понимании 
романтиков свобода, как творческая бесконечность, служит основой 
реализации богатейших возможностей личности. По этой причине 
романтическая эстетика придавала огромное значение творческой 
фантазии художника. Благодаря фантазии художник не подражает 
природе, а преобразует мир в более прекрасный и возвышенный. Это 
давало возможность обвинять романтиков в иллюзорности, туманно-
сти, утопизме их художественных творений.   

Основатель йенского кружка романтиков Ф. Шлегель, неудовле-
творенный состоянием культуры, в которой отношения между лично-
стью и миром находятся в ситуации раскола, творческие усилия 
направил на поиски нового идеала свободной и универсальной лич-
ности. Постичь смысл бесконечного, продвинуться в понимании ир-
рационального начала духа человека Шлегель сумел, идя дорогой 
философии и искусства. Общеизвестна его теория романтической 



26 
 

иронии, при помощи которой художник пытается вырваться в мир 
свободы посредством рефлексии и самопародирования. Романтиче-
ская ирония тем и отличается, что в ней насмешка направлена на се-
бя. Иронизируя над собой, художник обретает высшую степень сво-
боды. Ирония помогает стать выше в эстетическом  отношении, дает 
возможность воспринимать мир, как игру. В ироническом дискурсе 
Шлегель видит выход в преодолении границ конечного, однозначно 
детерминируемого. Через проникновение иронии в философию и поэ-
зию Ф. Шлегель характеризует возможность свободы и субъективиз-
ма творца. Романтическая ирония не только освобождает художника 
от правил и установок, но также требует воображения и фантазии 
в освещении явлений бытия. Своеобразное «выпрыгивание» из себя 
в форме притворства, иронии и насмешки станет характерным опо-
знавательным признаком многих романтиков, центральным звеном 
романтической эстетики.  

По мнению философа, преобразовать современное общество 
можно, вернув человека к истинной красоте и единству. В своих эсте-
тических воззрениях Ф. Шлегель постулировал идею преобразующе-
го мир искусства, важнейшим из которых считал романтическую поэ-
зию, которая не подчиняется никакому закону. «Только романтиче-
ская поэзия, подобно эпосу, может быть зеркалом всего окружающе-
го мира, отражением эпохи… Она бесконечна и свободна и основным 
своим законом признает произвол поэта» [24]. Поэзия многими ро-
мантиками рассматривается,  как некий способ познания, общения. 
Она почти утратила статус приукрашенной речи, что отразилось во 
взамодействиях с философией. Поэтизация философии и философ-
ствование поэзии стало явлением обычным, раскрывающим более 
полно и точно общую картину мироздания. Р. Гайм, пытаясь объяс-
нить, что в романтической школе долговечно, а что временно, заме-
чает, что «романтики так настойчиво сами заявляли, что в их смелых 
нововведениях дело шло не об одной только поэзии, а также о совер-
шенно новом умственном направлении, для которого поэзия служила 
только средоточием» [25].  



27 
 

Поскольку границы между философией и поэзией стали размы-
тыми, Шлегель попытался обосновать использование герменевтики 
в понимании авторского замысла. Его гипотеза о возможностях гер-
меневтики в интерпретации текста была своевременна, поскольку от-
крывшиеся свойства некоторой фрагментарности, бесформенности, 
незаконченности изложения мысли романтиков в их романтическом 
понимании мира не способствовали адекватному восприятию смысла 
сказанного. Именно по этой причине Шлегель призывал на помощь 
герменевтику, позволяющую понять, выявить даже больше, чем хотел 
сказать творец.  

Эстетика, понимаемая романтиками как философия творчества, 
трансформировала свои установки, повлияв на всю философию. 
В первую очередь это проявилось в признании первостепенной роли 
искусства, поскольку, по мнению романтиков, оно интуитивно целост-
нее схватывает настрой эпохи и дает возможность созидания новой ре-
альности. В эстетике романтиков существовало особое отношение 
к личности художника, вытекающее из понимания самой сущности ис-
кусства. Личность художника, субъекта искусства, ставится романти-
ками на высоту призвания, возвышающую его над, так называемым, 
обывателем. Согласно мнению теоретиков романтизма в искусстве пра-
вит творческая личность, обладающая безграничной силой фантазии; 
дарование художника воспринимается романтиками как нечто таин-
ственное, исключительное. Обращая на это внимание, В.А. Конев, точ-
но указывает на то, что «романтическое, а по своей социальной природе 
элитарно-буржуазное, представление о художнике сводит художе-
ственное творчество только к  природным его основаниям» [26].        

В концепции художника романтики воспевают его гениальность, 
позволяющую видеть то, что недоступно другим, быть более воспри-
имчивым ко всему прекрасному и возвышенному. Ф.В. Шеллинг 
определял гениальность как нечто, «чего нельзя достигнуть трудом, 
что дано от рождения, всегда считается самым прекрасным даром» 
[27]. Исключительность, выделяющая художника из окружения, мо-



28 
 

жет принимать трагический характер, поскольку сосредоточенность на 
внутреннем состоянии и игнорирование проявлений внешнего мира 
накладывает определенный отпечаток на личность художника. Край-
няя восприимчивость художника, его открытость миру, конфликт 
с действительностью нередко приводит гения к безумию (отклонению 
от нормы). Интересно, что в  эстетике романтиков безумие гения по-
нимается не как трагическая ущербность духа, а как выражение ис-
ключительного богатства внутреннего мира и совершенства интеллек-
та. Поэтому в силу некоторой чрезмерности интеллекта, художник 
в своем творчестве в состоянии подняться до познания истины.  

Только философски настроенные умы могли понять причину ка-
жущегося безумия художников с позиции подчинения некой силе 
извне. «Подобно тому, как находящийся во власти рока человек совер-
шает не то, что он хочет, или намерен совершить, а то, что предписы-
вают ему неисповедимые веления судьбы, во власти которой он нахо-
дится, и художник, создавая – пусть даже совершенно намеренно – то, 
что в его творениях истинно объективно, кажется подчиненным некой 
силе, обособляющей его от всех остальных людей и заставляющей его 
высказывать или изображать то, чего он и сам полностью не постигает 
и смысл чего бесконечен по своей глубине» [28], – утверждает Шел-
линг. Таким образом, следуя мысли философа, безумие возникает 
в процессе творчества, когда художник не принадлежит себе, не свобо-
ден в своих творениях.       

Романтическая философия была бы неполной без обобщений 
Гегеля, поскольку его познания во всех областях имели широчайший 
масштаб. Заметим, что представитель немецкой классической фило-
софии стал первым философом, которого заинтересовала сущность 
романтического как таковая. «Подлинным содержанием романтиче-
ского служит абсолютная внутренняя жизнь, а соответствующей 
формой – духовная субъективность, постигающая свою самостоя-
тельность и свободу. Это внутри себя бесконечное,… которое уни-
чтожает всякую внеположность, всякую ограниченность духовного 
существования» [29]. 



29 
 

Размышление подобного рода рассматривает романтическое 
с позиции эмоционально переживаемого опыта человека вполне в ду-
хе того времени. Исходя из такого посыла, Гегель все искусство 
Средних веков, Возрождения, Нового времени считает романтиче-
ским. Различая три формы искусства, символическую, классическую 
и романтическую [30], Гегель самой ранней стадией романтического 
искусства считает средневековую, характеризующуюся зарождением 
христианства. По мнению философа, христианство впервые обратило 
свой взор в сложный внутренний мир человека, тем самым, позволив 
романтическому проявиться в искусстве. Подобно Гегелю, немецкий 
писатель того времени Жан-Поль в главе «О романтической поэзии» 
выделяет истоком романтической поэзии христианство, которое, 
«словно Страшный суд, искоренило мир со всеми его прелестями,… 
и на освободившееся место поставило новый мир духа» [31]. 

Эту версию поддерживает и Г. Гейне, который в 1820 году рас-
крывает свое понимание романтической поэзии в небольшой статье 
«Романтика». «Как только у людей появилось предчувствие, что су-
ществует нечто лучшее, чем чувственное опьянение, как только нача-
ла проникать в души неизъяснимо отрадная идея христианства – лю-
бовь, у людей появилось стремление выразить и воспеть словом тай-
ный этот трепет, – пишет Гейне, – таким образом, возникла так назы-
ваемая романтическая поэзия, которая расцвела самым прекрасным 
цветом в средние века» [32]. 

Неудивительно, что сами романтики питали огромный интерес 
к старине, особенно к Средневековью. Интерес к нему был не случа-
ен, поскольку ассоциировался с утраченным раем. Теория искусства, 
разрабатываемая Шлегелями, Вакенродером, Тиком и Новалисом, 
строилась на основе средневековых преданий, в которых, по их мне-
нию, наилучшим образом отражено бесконечное. Романтики «первы-
ми вернули человечество в средние века, разрушив тот негативный 
образ, который был присвоен средним векам просветителями» [33]. 



30 
 

Вместо строгих классических правил, романтики использовали 
неясные, неопределенные построения, склонялись к многозначности 
понятий. Одновременно существовала тенденция тоски о желаемом 
будущем, противополагающая себя настоящему, снимающая его про-
блемы. Романтик в бунтарской неприязни к действительности имел 
возможность помыслить себя независимым от установившегося по-
вседневного опыта. Однако преодоление разрыва «там – здесь» ока-
залось невозможным, и жизнь распалась на бессмысленный ряд ситу-
аций. Возникало отношение к жизни как игре. 

По мнению П.П. Гайденко, «романтики с их стремлением вжить-
ся в любое воззрение, с их подходом к миру с точки зрения красоты,… 
встают на точку зрения абсолюта, на точку зрения бесконечного, а их 
конечное существование, их экзистенция становится чем-то несуще-
ственным» [34]. Легкость, с которой романтик примеряет «другой ко-
стюм», объяснима умением быть чуть на поверхности. Парадокс, не 
правда ли? Трудно не согласиться с мыслью, что «романтики призна-
ют все именно потому, что они ни за что не несут реальной ответ-
ственности, - их бесконечное «я», созерцающее красоту, и конечное 
«я», живущее в обыденном мире, полностью изолированы, концепция 
игры как высшей формы существования индивида служит этому тео-
ретическим оправданием» [35]. Отношение к жизни как игре харак-
терно для всего романтического мироощущения. И поскольку играю-
щий человек живет одновременно в двух мирах: действительном и не-
существующем, воображаемом, стремление освободиться от реально-
го мира оправдывается романтическим разрастанием Я.  

Эта мысль подтверждается мнением современных исследовате-
лей, в частности, О. Вайнштейн, которая, анализируя философский 
стиль философов-романтиков Ф. Новалиса и Ф. Шлегеля, совершенно 
точно замечает, что для них «не существует запрета, ограничения при 
создании дефиниций и чем больше будет «выпущено из себя» дефи-
ниций, тем свободнее будет Я» [36]. Таким образом, романтики, об-
наружив границы своего понимания и стремясь за них выйти, факти-



31 
 

чески подбираются к идее потока сознания. Разрушая все логические 
каноны, они в этой непонятности находят для себя путь к познанию. 
Синонимом романтического мировоззрения автор называет каче-
ственное потенцирование, которое связано с философскими катего-
риями «возможное и действительное». Следовательно, в стиле роман-
тиков центральным является «романтическое устремление – иметь 
дело с самой реальностью и в то же время сохранять за собой сво-
боду рефлексии и воображения» (курсив автора) [37]. Мы согласны 
с точкой зрения, что при такой свободе порождения дефиниций, кон-
струкции «очень относительны и многозначны» [38]. Это понимали 
и сами романтики, объясняя некоторую незавершенность приматом 
содержания над формой. 

В эстетике романтиков человеческое занимает приоритетное ме-
сто. Оно рассматривается в различных проявлениях духа человече-
ского существа. В устремленности к идеалу и всему духовно пре-
красному романтики воспевают наиболее сильные страсти человека 
и бесконечную индивидуальность личности. В изображении красоты 
души человека они обращаются к дружбе и любви,  раскрытие кото-
рых акцентирует внимание на духовных глубинах, сокрытых в каж-
дой отдельной личности. Излюбленная тема той поры – романтиче-
ская любовь в её самых высоких духовных проявлениях, акцентиру-
ющая внимание на духовное развитие и обогащение внутреннего ми-
ра человека. Изучив быт и нравы романтиков, Л. Мегрон приходит 
к выводу, что «любовь всегда занимала первое место среди обычных 
занятий романтиков, что они с лирическим восторгом прославляли её 
«мучительные наслаждения» и «лучистые экстазы» [39]. Романтики 
акцентировали внимание на вечной любви, душевной привязанности, 
не отрицая при этом чувственности. И хотя для поэзии тема любви не 
нова, однако, ни в одну из предыдущих эпох любовь не почиталась 
как святое и идеальное чувство. Связано это, прежде всего, с равно-
правием и почитанием женщины. С тем условием, что она теперь не 
объект поклонения, а другой неповторимый человек, причем един-



32 
 

ственный. Любовь у романтиков это бытие-для-другого. По меткой 
оценке Г. Гегеля «в романтической любви все вертится вокруг того, 
что этот мужчина любит именно эту женщину, эта женщина любит 
этого мужчину. Единственная причина, почему любят именно этого 
мужчину или именно эту женщину, заключается в субъективном, 
частном характере данного лица» [40]. В понимании романтиков 
брачные отношения предоставляют возможность духовно развивать 
и культивировать любовное чувство. Семейно-брачные отношения 
расцениваются романтиками как возможность двух свободных су-
ществ обрести цельность в духовно-чувственном единении, пред-
ставляющем собой качественно новый уровень взаимоотношений. 
Таким образом, романтическая любовь позиционируется как возмож-
ность достижения человеком гармонии бытия, с одной стороны, в по-
нимании свободы личности, с другой, в ориентации на полное духов-
ное единение супругов.  

Интерес романтиков к духовной жизни личности выразился раз-
работкой новых литературных жанров субъективно-философской 
направленности, среди которых лирическая поэма, психологическая 
повесть, драматическая баллада и лирическая элегия. В названных жан-
рах темы любви, дружбы, а также одиночества человека, являясь ос-
новными, характеризуют человека через его чувственность, не подчи-
нённую силе разума. По мнению А.С. Дмитриева [41] расцвет лириче-
ских жанров в романтизме не случаен, поскольку связан с противопо-
ставлением рационалистической тематике непоэтичного XVIII века.  

Романтическая концепция жизни предполагает стремление ко 
всему необычному, не вмещающемуся в строгие рамки современной 
действительности. В представлении романтиков все прекрасное воз-
можно только за пределами существующего бытия, поскольку повсе-
дневность безобразна в своем проявлении. Стремление романтиков 
ко всему непрозаическому, вечному выразилось в тяге к интуитивно-
му, образно-метафорическому познанию мира. Влечение романтиков 
к таинственному, неведомому выразилось в интенсивном характере 
фантастических представлений. В художественной практике роман-



33 
 

тиков фантастика прочно вошла в ряд эстетических категорий, по-
скольку она позволяла не принимать существующую действитель-
ность, искать выход в иллюзии и вымысле. В романтизме фантасти-
ческое выступало как желание веры в чудо и сверхъестественное. 
По справедливому замечанию современного исследователя А. Ботни-
ковой: «Все фантастические видения у романтиков были призваны 
воплотить свободные порывы духа поэта, вывести его за пределы ре-
альной объективности, а вовсе не изображать что-либо мыслимое как 
реальность» [42]. Поскольку в основе эстетики романтиков лежит те-
зис неприятия действительности, фантастическое, как антипод реаль-
ности, идеально справляется с идеей реализации желаемого. По этой 
причине становятся востребованными жанры  фантастической пове-
сти, новеллы, наибольшего расцвета достигает сказка. В своем твор-
честве интерес к ней проявили Э. Гофман, Ф. Новалис, В. Вакенро-
дер, братья Гримм и другие. В сказках романтиков романтическое, 
снимая собой всякие ограничения фантазии, давало возможность 
слияния обыденно существующего  и невероятно желаемого.      

Не только философия и литература, но также изобразительное 
искусство и музыка были отмечены печатью романтизма. Более огра-
ничен в проявлениях романтизм в живописи и архитектуре, посколь-
ку, по нашему мнению, статика менее подвержена сиюминутным из-
менениям настроений, в ней меньше чувств. Из всех направлений ис-
кусств самыми «романтичными» по своей сути оказались поэзия 
и музыка, поскольку их эмоциональность, ритмичность и временная 
развертываемость как нельзя лучше подчеркивают бесконечность, те-
кучесть, неопределенность, таинственность романтизма. В этом мне-
нии мы не одиноки, поскольку исследователи, рассматривая различ-
ные явления на протяжении эволюции культуры, приходят к такому 
же выводу, считая в частности, что «тяготение романтизма к музыке 
не случайно. Форма существования у них едина и представляет ста-
новление, процессуальность, хотя и заключенные в рамки целостно-
сти. Романтизм повсюду необычайно музыкален, поэтому он и выра-
зился в первую очередь в поэзии, музыке и балете» [43]. 



34 
 

В умении выразить романтические устремления личности более 
убедительной оказалась музыка. Философы и поэты, находя в ней от-
ражение мира ноуменального, возносили её на пьедестал. В. Вакен-
родер в «Фантазиях об искусстве», как никто другой из романтиков, 
сумел выразить мысль о трасцендентальной сущности музыки, кото-
рая постигается только чувством на уровне эмоциональной конкрети-
зации. Романтизм в музыке проявился демоническим волнением, бес-
конечностью внутренних переживаний, явленных в звукописи. Мело-
дия приобретает глубину человеческой речи, колебания настроений 
в мгновенных гармониях передают тончайшие состояния души. Му-
зыка освобождается от композиционных канонов и стилевых схем.  

Романтическое стремление к частой смене настроений вырази-
лось в интересе композиторов к жанру миниатюры. В начале XIX ве-
ка расцвет программной музыки, несомненно, стал следствием прин-
ципа синтеза искусств романтической эстетики. Взывая к синтезу ис-
кусств, романтики стремились поэзию приблизить к звуковой музы-
кальности, а в музыку внести пластичность поэтической речи. Это 
стремление вылилось в желании композиторов-романтиков усилить 
эмоциональную насыщенность программностью образов. К примеру, 
немецкий композитор-романтик Р. Шуман, вдохновленный «Крейс-
лерианой» писателя Э. Гофмана создает в 1838 году одноименное му-
зыкальное произведение, в котором рисует образ капельмейстера 
И. Крейслера. Проникаясь движениями души героя, композитор со-
здает гипертрофированно романтическую музыку, в которой беско-
нечная цепь мотивов передает безумный характер главного героя. 

Однако существовала и противоположная тенденция, при кото-
рой в литературные произведения вошли образы музыкантов, описа-
ния музыкальных произведений. В творчестве уже упомянутого нами 
писателя Э. Гофмана оказались два  полюса искусства: музыка и ли-
тература. Его музыкальные произведения малоизвестны. Непризнан-
ный композитор считал музыку самым романтичным видом искус-
ства, потому что она менее других связана с жизнью. Не переставая 



35 
 

быть музыкантом, Гофман в своем литературном творчестве, как ни-
кто другой, сумел раскрыть образы музыкантов и красоту музыки 
в литературе. Образы композитора К. Глюка в новелле «Кавалер 
Глюк» и музыканта-капельмейстера И. Крейслера в «Крейслериане» 
изображены Гофманом с «поразительной уверенностью, основанной 
на компетентности и опыте мастера» [44].            

О синтезе различных видов искусств неоднократно высказывал-
ся композитор-романтик, драматург Р. Вагнер. Увлечение философи-
ей и эстетикой ранних немецких романтиков в юности, наложив от-
печаток на все его творчество, позволило выработать свое собствен-
ное прогрессивно-романтическое мировоззрение. В своих музыкаль-
ных драмах Вагнер умело сочетал музыку и слово, пластику и сцени-
ческое оформление. Интересно и то, что в музыкальных драмах ком-
позитор придавал огромное значение художественному слову, снача-
ла прописывая текст, позже создавая музыку. В его оперном искус-
стве вокальные партии имеют характер монолога, исповеди души ге-
роя, которые при главенствующей роли оркестрово-симфонического 
начала, уподобляют произведение живому организму. Полное едине-
ние музыки и слова стало возможным благодаря обладанию Вагнером 
литературного и музыкального таланта. Музыкально-романтическая  
драма «Летучий голландец» (1840), романтическая опера «Лоэнгрин» 
(1848), романтическая тетралогия «Кольцо нибелунга» (1854-1874) 
пронизаны идеями борьбы оптимистического начала человека с мо-
тивами пессимизма и одиночества. Эстетические концепции творче-
ства Вагнера позднее будут увлекать масштабом идей Ф. Ницше, 
Ж. Сартра, Р. Штрауса, А. Скрябина и других. 

Резюме. Таким образом, романтизм и особенно немецкий ро-
мантизм оказался «золотым веком» романтического. Величайшая 
тайна человека раскрылась в интересе к внутреннему дискомфорту, 
метаниям духа человеческого существа. Гипертрофия чувствительно-
сти, приводящая к крайней степени индивидуализма, в некоторой ме-
ре снимала внутренний конфликт, давая романтикам ощущение энер-



36 
 

гии жизни. Романтики противопоставляли себя обществу, которое, 
с их точки зрения, давит на них, «заставляет принимать те Я-образы, 
которые являются для них чуждыми. Невольно потянешься к Друго-
му бытию. Эскапизм, с одной стороны, или  крайний индивидуализм 
в виде анархизма, с другой стороны, становятся единственными вы-
ходами из этой ситуации. В неуспокоенности и неукорененности че-
ловека видели романтики величайшие возможности бытия. Воспев 
свободу духа, романтики благодаря романтической иронии сумели 
возвыситься над собой. Умение быть всегда над ситуацией, свобод-
ное парение позволяло им не застревать в мелких деталях. Всегда 
вперед к манящим горизонтам, сменяющимся декорациям, каждый 
взятый рубеж тем и хорош, что открывает следующий. И так до бес-
конечности. Именно в этом – суть романтизма, его квинтэссенция. 
Подобная установка не требует реализации романтического, вопло-
щения его замысла в действительность. Однако романтизм не покры-
вает всего романтического, которое претерпевало и претерпевает 
свои метаморфозы. 

 
Романтические метаморфозы второй половины  

XIX- XX столетий 
Поскольку романтизм точкой отсчета считал порывы человече-

ского духа, его идеи в той или иной мере были востребованы  фило-
софами и художниками других поколений. Романтизм конца XVIII 
первой половины XIX века стал определенным источником неклас-
сической философии. Духовное напряжение, творческий полет, меч-
тательность, порыв к счастью, отвлечение мысли от бытовизма – все 
это оказалось востребованным, и явилось основой дальнейшего ро-
мантического видения мира. Тем более что с наступлением «века-
волкодава», проблема затерянности человека в мире и ничтожности 
его пребывания на Земле стала одной из причин присутствия роман-
тического в духовной культуре второй половины XIX – XX веков. 
Мыслительные установки самоосуществления, устранения своей од-



37 
 

носторонности будут разрабатываться в философии жизни, динами-
ческой психологии, экзистенциализме, космизме, поэзии символизма. 
Первенство иррационального (чувство, воображение) над рациональ-
ным (разум, восприятие) определит интерес к внутренней жизни че-
ловека. Исследования внутренних противоречий, как возвышенных, 
так и тёмных сторон души человека, будут вдохновлять А. Шопен-
гауэра и Ф. Ницше, З. Фрейда и К. Юнга, А. Адлера и М. Шелера  
и многих других мыслителей. Искусство рубежа XIX-XX веков также 
продолжит линию романтизма. Романтические искания не заканчи-
ваются…  

Философия жизни Ф. Ницше стала философской основой ранне-
го постмодернизма [45], особенностью которого была бунтарская 
степень субъективизма. Ницше, провозглашая мир, в котором, по его 
мнению, бог умер, полагает, что каждый может стать на его место. 
Возникает идея становления человека, стремящегося возвыситься над 
самим собой. Философская концепция Ницше, обращенная в буду-
щее, пророчила романтический идеал  века. Мысль о Сверхчеловеке, 
как о возможном и достижимом романтическом идеале, нашла 
наиболее полное воплощение в работе «Так говорил Заратустра»: 
«…человек есть нечто, что должно преодолеть, человек есть мост, 
а не цель…» [46]. В понимании философа человек есть еще незавер-
шенное животное, пока не установившееся в новом качестве. Им пра-
вят всё те же инстинкты. По Ницше: человек – не то, что есть, он тот, 
кем может стать. Сверхчеловек – тот романтический идеал человека 
будущего, потенциально возможный, достижимый, благодаря пре-
одолению самого себя, собственной естественной природы. Филосо-
фия сверхчеловека показательна тем, что, не имея никаких внешних 
авторитетов, человек предоставлен сам себе. Бытие человека опреде-
ляется самим человеком, если у него на это есть силы. Этой силой 
Ницше видит волю к власти… над собой. 

 



38 
 

Ницше провозгласил культ сильной личности, которая для до-
стижения своих целей в победе над собой («незавершенной животно-
стью»), преодолевает всё на своем пути. Именно этот тезис, извра-
щенный нацистами и понятый как призыв к действию, был использо-
ван в качестве щита в порабощении, геноциде целых наций. И хотя 
Ницше, ориентируясь на самотворение, качественное улучшение че-
ловека, провозглашал аристократическую революцию, его романти-
ческая идея сверхчеловека, к сожалению, обусловила возникновение 
реакционных программ переустройства общества. Самым яркий тому 
пример – фашизм, провозгласивший фатальное неравенство наций, 
возможность порабощения и подчинения «низших» «высшей» расе. 
Так Ницше не по своей воле превратился из романтика-утописта 
ХIХ века в раздраженного бунтаря с воинствующей философией.  

Увлекаясь в своем творчестве  идеями А. Шопенгауэра и Р. Ваг-
нера, Ницше, увидел то общее, что составляет их романтику: «Что та-
кое романтика? Каждое искусство, каждая философия может быть 
рассматриваема как целебное и вспомогательное средство на службе 
у возрастающей, борющейся жизни: они предполагают всегда стра-
дание и страждущих. Но есть два типа страждущих: во-первых, 
страждующие от избытка жизни, которые хотят дионисического ис-
кусства, а также трагического воззрения и прозрения в жизнь, - и, во-
вторых, страждующие от оскуднения жизни, которые ищут через ис-
кусство и познание покоя, тишины, гладкого моря, избавления от са-
мих себя или же, опьянения, судороги, оглушения, исступления. 
Двойной потребности последних отвечает всякая романтика в искус-
стве и познании…» [47]. В творческом экстазе видели А. Шопенгауэр 
и Р. Вагнер освобождение человека от терзающей его воли. Именно 
в творчестве человек обретает душевное спокойствие, избавляется от 
недовольства собой и жизнью. Чистым выражением воли понимал 
свою музыку Р. Вагнер, поскольку она не содержит рационалистиче-
ских компонентов. Романтическим пессимизмом [48]  характеризует 
Ницше шопенгауровскую философию воли и вагнеровскую музыку.    



39 
 

  
В отличие от Ницше, проповедующего идею человека-бога, ос-

нователь психоанализа, З. Фрейд, постулировал зависимость человека 
от своих бессознательных импульсов. Не вдаваясь в детали концеп-
ции З. Фрейда, достаточно сказать, что он видел уникальность чело-
века в его психике, точнее в том, что именно неосознаваемые процес-
сы в ней способствуют тому или иному поведению человека. Фрейд 
и причины фантазирования вывел из состояния психики: «Нужно ска-
зать: никогда не фантазирует счастливый, а только неудовлетворен-
ный. Неудовлетворенные желания – движущие силы мечтаний, 
а каждая фантазия по отдельности – это осуществление желания, ис-
правление неудовлетворяющей действительности» [49]. Действи-
тельно, человек обладает колоссальными способностями к фантази-
рованию, что обусловлено творческой сущностью его психики. Инте-
ресно, что Фрейд объясняет фантазирование человека как замещение 
его детской потребности в игре. И так как взрослые стыдятся расска-
зывать о своих фантазиях, свои выводы психиатр делает на основа-
нии признаний невротиков, которые, желая исцеления, раскрывают 
врачу  свои фантазии. Таким образом, Фрейд рассматривает фанта-
зию, как импульсы бессознательного в человеке, направленные в же-
лаемое будущее. Благодаря этому, романтическое в его глубинной 
психологии, приобретает статус онтологически существующего.     

К. Юнг, будучи учеником З. Фрейда, выдвинул гипотезу о суще-
ствовании сверхличного, коллективного бессознательного, «архети-
пов» архаического характера. Раскрывая суть фрейдовской техники 
обследования психических больных, он считал возможным и полез-
ным редуцирование фантазий невротика к общечеловеческим исти-
нам. Метод медицинско-психологической техники обследования 
больных давал возможность «обойти передний план сознания или по-
смотреть сквозь него, чтобы дойти до второго плана психики, её под-
кладки, до так называемого, бессознательного» [50]. Считая бессозна-
тельный второй план психики не менее важным, чем сознание, Юнг 



40 
 

вывел теорию о коллективном бессознательном. Согласно ей, «у наро-
дов и эпох, как и у отдельных личностей, есть свойственная только им 
жизненная установка или направленность духа» [51], которая форми-
руется на протяжении истории и представляет собой образы, отобра-
жающие миллионы индивидуальных переживаний. Просыпающийся 
в индивиде голос рода, предыдущих поколений является проявлением 
архетипической сущности коллективного бессознательного.  

Исследуя влияние коллективного бессознательного на поэтико-
художественное творчество, Юнг говорит о творческой фантазии, как 
продукте переживаний многочисленных предков. В толковании Юн-
гом фантазий и сновидений  романтическое  присутствует в предвос-
хищении чего-либо, забегании вперед, неосуществленном желании. 
Причем, как архетипическое. «От неудовлетворенности современно-
стью творческая тоска уводит художника вглубь, пока он не нащупа-
ет в своём бессознательном того прообраза, который способен наибо-
лее действенно компенсировать ущербность и однобокость совре-
менного духа» [52].   

Динамическая психология с её интересом к фантазированию, 
сновидениям, оговоркам, двусмысленностям находит человеческую 
психику подвижной, но в то же время, имеющей постоянство в пре-
емственности форм коллективного бессознательного. Бессознатель-
ное Фрейда и архетипы коллективного бессознательного Юнга в по-
нимании романтического дают нам основание предположить его су-
ществование априорным для индивида, но апостериорным для рода, 
объясняющим постоянное стремление человека к бесконечному.       

А. Адлер, понимая фантазию более широко, называет её творче-
ской способностью нашей психики [53]. Психолога занимает вопрос 
причин появления фантазий у взрослых и детей. По мнению Адлера, 
фантазии или мечты всегда стремятся в будущее с целью создания 
желаемой действительности. Однако его взгляд на причину возник-
новения фантазий отличается от фрейдовского, поскольку во главу 
всего Адлер ставит стремление к власти над другими, или хотя бы 



41 
 

значимости, и социальное чувство. В его противоречивых высказы-
ваниях возникновение фантазии связано с одной стороны, с желанием 
человека добиться определенного положения в обществе, властво-
вать, с другой – с возможностью ухода от реальности в свой вымыш-
ленный мир. Поскольку фантазия в его размышлениях предстает 
следствием, а не причиной, Адлер считает, что во многих случаях 
сказанное им верно, хотя в некоторых ситуациях может оказаться не-
применимым. Рациональное зерно во всех этих размышлениях все же 
в том, что установить для фантазии и воображения какой-то предел 
невозможно.  

Вызывает интерес мысль Адлера о возникновении фантазий, ко-
торые воспринимаются индивидуумом, не как мечта, а как явь. 
В этом случае, приобретая подобную степень реальности, фантазии 
начинают действовать на человека «подобно объективным раздражи-
телям» [54] и называются галлюцинациями. Психологические изыски 
Адлера не ограничиваются интересом к дневным фантазиям. Снови-
дения или «ночные грезы» наряду с дневными фантазиями он рас-
сматривает как стремление к власти и значимости. По нашему мне-
нию, романтическое в толковании природы человеческой фантазии 
Адлер пропускает, игнорирует по причине рассмотрения фантазии 
в русле конкретных психологических этюдов, освещающих причины 
их возникновения узко и односторонне. Несостоятельность такого 
подхода объясняется тем, что психолог первично наблюдает «для че-
го» нужна эта способность, а куда правильней было бы «от чего» 
и «куда» она ведет.          

Прорыв в понимании фантазии как психически-наличного про-
явления романтического произошел в феноменологии, исследующей 
само бытие в его извечной неопределенности и сложности. Э. Финк, 
ученик Э. Гуссерля, в работе «Основные феномены человеческого 
бытия» выделяет фантазию как особую душевную способность чело-
века, существование которой не подлежит сомнению. «Тысячью спо-
собов фантазия проницает человеческую жизнь, таится во всяком 



42 
 

проекте будущего, во всяком идеале и всяком идоле, выводит челове-
ческие потребности из их естественного состояния к роскоши; она 
присутствует при всяком открытии… Фантазия открывает нам воз-
можность освободиться от фактичности, от непреклонного должен-
ствования так-бытия, освободиться хотя бы не в действительности, 
а «понарошку», забыть на время невзгоды и бежать в более счастли-
вый мир грез. Она может обратиться в опиум для души. С другой 
стороны, фантазия открывает великолепный доступ к возможному 
как таковому, к общению с быть-могущим, она обладает силой рас-
крытия, необычайной по значению. Фантазия – одновременно опас-
ное и благодатное достояние человека, без нее наше бытие оказалось 
бы безотрадным и лишенным творчества» [55]. В этом высказывании 
фантазия предстает во всей полноте проявлений романтического как 
феномена духа человека. Исследуя феномены духовного бытия, ак-
центируя внимание на роли, которую играет фантазия, Э. Финк сумел 
обозначить ее как общение с возможностями. 

Исходная установка философской антропологии М. Шелера вы-
ражена в понимании изначальной двойственности человеческого бы-
тия. Человек бытиен, сопричастен миру, и одновременно он противо-
стоит миру, способен «стать над» жизнью. «Сознательно или бессо-
знательно человек пользуется техникой, которую можно назвать 
пробным устранением характера действительности, – утверждает фи-
лософ, – по сравнению с животным, которое всегда говорит «да» дей-
ствительному бытию,… человек – это «тот, кто может сказать нет», 
«аскет жизни», вечный протестант против всякой только действи-
тельности,… вечный «Фауст», всегда стремящейся прорвать пределы 
своего здесь-и-теперь-так-бытия и «окружающего мира» [56]. 

Немаловажно, что Шелер увидел и другую сторону романтиче-
ского, при котором начинается романтическое бегство в «предполага-
емое в прошлом состояние» [57]. «Тоской по юности и примитивно-
сти» он характеризует интерес немецкого романтизма к средневеко-
вью. Шелер убежден, что романтическая устремленность к неопреде-



43 
 

ленному, бесконечному заложена в самой природе человека, по-
скольку фантазия дана человеку изначально, она «не порождается, 
а только все более ограничивается чувственным восприятием» [58].   

Продолжением мысли М. Шелера о вечном недовольстве действи-
тельностью, изначально присущем романтическому мироощущению 
человека, явилось понятие «надежда» немецкого философа-утопиолога 
и социолога Э. Блоха. С его точки зрения, «думать о  лучшем – есть  
первоначально сугубо внутренний   процесс "Я". Это  свидетельствует 
о том,  сколько молодости живет в  человеке, сколько в  нем скрыто 
надежд, ожиданий» [59]. Проявление надежды в мечтах и иллюзиях 
концептуально объясняется стремлением человека к потенциально воз-
можному «еще-не-бытию». «То, что в мечтах можно парить, что воз-
можны сны наяву, зачастую не имеющие  ничего общего с действи-
тельностью, – все это значительно расширяет пространство пока еще 
открытой и непознанной жизни в человеке» [60].  

Блох по-новому раскрыл смысл утопии, по его мнению, в основе 
утопии лежит глубочайшая потребность человека мысленно перене-
стись в «еще-не-существующее». Гармония индивидуального и обще-
ственного бытия становится возможной благодаря утопическому со-
знанию, имманентно присущему человеку и выполняющему функцию 
оздоровления надеждой даже в варианте её неосуществления. Таким 
образом, по Блоху утопия – это состояние человека надеющегося, кате-
гория больше психологическая, в основе которой желание уйти от про-
блем человеческого бытия. Очевидно – суть романтическая.    

Калейдоскоп идей, характеризующих, в том числе, романтиче-
ское, возможно выявить в философии Н. Бердяева. Романтическое 
проявляется уже в стиле его философствования, хотя полного едино-
мыслия среди исследователей не достигнуто. Указывают на мистиче-
ский, эзотерический, религиозный, экзистенциальный и романтиче-
ский тип его философствования [61]. О романтической устремленно-
сти своего творчества Н. Бердяев заявляет в работе «Самопознание: 
Опыт философской автобиографии». «Я готов себя сознать романти-



44 
 

ком вот по каким чертам: примат субъекта над объектом, противле-
ние детерминизму конечного и устремление к бесконечному, неверие 
в достижение совершенства в «конечном», интуиция против дискур-
сии, анти-интеллектуализм и понимание познания как акта целостно-
го духа, экзальтация творчества в человеческой жизни, вражда к нор-
мативному и законничеству, противоположение личного, индивиду-
ального власти общего» [62]. И в то же время, философ, критикуя 
немецкий романтизм за экзальтацию эмоциональной жизни, абсо-
лютный примат эстетики и искусства, утверждает, что «в чем-то са-
мом главном, в своем духовном познавательном пути, я отличаюсь от 
преобладающего типа романтиков» [63]. Пожалуй, можно считать, 
что, не отрицая своей связи с романтизмом, Бердяев в то же время 
называет себя реалистом и антиромантиком. Свои разногласия он 
объясняет неприятием «иллюзорности и возвышенного вранья» [64].   

Многомерность экзистенции человека наводила многих мыслите-
лей на мысль о космических основах человеческой психики. Стрем-
ление проникнуть в космическую сущность сопровождало человека 
всегда. Для космизма, как романтического видения мира,  характер-
ной системой  является триада «человек-природа-бог». От ранних до-
гадок до современных исследований в образе мира выделяются  три 
глобальные сферы универсума – человеческий мир, природный мир 
и божественный мир, которые одновременно являются полифониче-
ским бытием романтического космоса. Приниженность человека пе-
ред силами природы и  космоса  указывает на ничтожность человече-
ского существования на земле. Человека более всего не устраивает 
именно то, что он просто человек. А потому он стремится расширить 
рамки известного, уже познанного, «заглянуть» в неизведанные обла-
сти мироздания. Более того, готов создать свой проект переустрой-
ства вселенной. Таким образом, потребность духа человека выйти за 
видимый горизонт своего существования – неистребима. Эта потреб-
ность по своей сути уже романтична. Сама мысль не нова. Выход за 
пределы существующего, за горизонт практически данного, в избы-



45 
 

ток еще И. Кант объяснял свободой человеческого существа, откры-
того бесконечному. Именно отсюда вытекает  романтическая идея по-
стоянного становления, вечного обновления мира.  В интерпретации 
П. Тейяра де Шардена человек – центр всего, «микрокосмос», вме-
щающий в себя, все потенции космоса. Антропоцентризм философа 
более чем характерен для понимания сущности человека как самодо-
статочной, творческой единицы, стремящейся к бесконечности. В та-
ком контексте привлекательна его мысль, определяющая, что «чем 
больше человек будет становиться человеком, тем меньше он согла-
ситься на что-то иное, кроме бесконечного и неистребимого движе-
ния к новому» [65].  

Художников, музыкантов, поэтов тоже увлекают философские 
вопросы мироздания, разрешение которых предлагается уже сред-
ствами искусства. Идея всеискусства, основанная на вере в возмож-
ность полного преображения жизни, вырастает, в том числе, и на ро-
мантическом желании радикальным образом изменить реальность, 
которую не в состоянии вытерпеть ни один настоящий художник. 
С этого не простого, а романтического стремления берут начало идеи 
сверхпоэзии, сверхживописи, сверхмузыки, сверхполитики – своеоб-
разные космические утопии, способные изменить мир. В искусстве 
достаточно титанов, развивающих идею божественного  предназна-
чения человека, однако среди них наиболее ярко характер романтиче-
ского мировосприятия выражен в творчестве русского композитора 
А. Скрябина. Его влечение к абсолютному, всеобщему проявляется 
в уверенности, что мир – результат творчества, желания, хотения. 
Творчества, как результата игры свободной романтической фантазии, 
основанной на непринятии существующей действительности. «Кос-
мическая» обертоновая гармония Скрябина призвана была преодо-
леть границы искусства, только лишь, как искусства.  

Идея создания синтетического по жанру произведения – способ-
ного изменить мир – полностью завладела композитором, заставив 
его потерять ощущение реальности. Революционно настроенный 



46 
 

композитор в своих романтических воззрениях все более тяготел 
к утопизму. Его утопические воззрения в течение жизни расширя-
лись, но суть их не менялась. Утопия А. Скрябина о божественном 
смысле творчества и божественной миссии художника нашла свое 
отражение в «Мистерии», космическом действе, в котором принима-
ют участие народы всех континентов. В течение семи дней  синтез 
музыки, поэзии, танца и цвета космическим ускорением времени за-
ставляет весь мир дематериализоваться, перейти в духовное, завер-
шающее состояние. Романтическая личность композитора не вмеща-
ется в узкие рамки какой-либо одной сферы – пространство ее бытия 
и самопознания расширяется до универсальных, космических мас-
штабов. И так как романтическое мировосприятие выстраивается на 
желании скорого чудесного изменения мира, зачастую революцион-
ность настроя художника приводит его к утопизму. Так случилось со 
Скрябиным, романтизм которого оказался питательной средой, на ко-
торой выросла его социальная утопия. Влечение композитора 
к мечте, к поиску совершенства, обусловленное больше эмоцией, 
нежели мыслью, привело к невольному самообману. По меткому за-
мечанию Н. Бердяева, «музыкальная гениальность Скрябина так ве-
лика, что в музыке ему удалось адекватно выразить свое новое, ката-
строфическое мироощущение… Творческая мечта Скрябина неслы-
ханна по своему дерзновению и вряд ли в силах он был ее осуще-
ствить» [66].  

Искусство А. Скрябина, а так же В. Хлебникова, К. Малевича 
начинается с убежденности в том, что человек способен стать богом 
и управлять миром, стать выше смерти и не иметь ничего вне себя. 
Подобная романтическая установка исходит из неосознанного стрем-
ления человека к совершенному, идеальному существованию, в кото-
ром он центр бытия. Фаустовский импульс вечной неуспокоенности 
мятущейся души задает тон рассуждениям о сверхчеловеке, имею-
щем возможность преодолеть свои ограниченные пределы. Романти-
ческое желание человека быть всем и обладать миром отразилось 



47 
 

и в стилях искусства. Оно позволяло художнику, свободному от пра-
вил и обязательств, свободно экспериментировать даже в реалистиче-
ских формах искусства. Символизм, модернизм, постмодернизм обя-
зан свободным самовыражением и неограниченным произволом ху-
дожника завоеваниям романтизма.  

А. Белый в трактовке современного искусства очень точно заме-
чает, что символизм «не отрицает реализма, как не отрицает он ни ро-
мантизма, ни классицизма», в нём присутствуют реализм окружающей 
видимости, романтика и культ формы [67]. Символизм, занятый поис-
ком объективных основ мироздания, не отказывается от романтической 
настроенности, полагающейся на мощь и свободу человеческого суще-
ства вопреки трагическому ожиданию пессимистического исхода ми-
ровых катаклизмов. В этом смысле символизм конца XIX века – начала 
XX века можно определить продолжением романтизма конца XVIII – 
начала XIX века. Многими исследователями символизм и трактуется 
как неоромантизм3, который в  обретении вневременного идеала бытия 
опирается на сверхчувственное познание.  

Авангард тоже обязан многим романтизму, поскольку крайняя 
свобода, доведенная до абсурдного варианта, игнорирование всех норм 
человеческого существования были взращены на романтической почве. 
Мечта, даже несбыточная, отличает авангардное искусство, постижение 
которого возможно через призму субъективности самого художника. 
Фантазия художника в постоянной погоне за неосуществимым идеалом 
соединяет несоединимое в образе безобразной красоты и забавной тра-
гедии. Изобретая свой смысловой язык, понятный только ему, модер-
нист игнорирует реальность и свободно апеллирует возможностями. 
Отражая трагический мир художника, «Черный квадрат» К. Малевича 
сводит  к нулю все выразительные возможности живописи, тем самым, 
заставляя конструировать реальность из этого «ничто». Разрушив 
                                                            

3 См. подр.: Царик Д.К. Типология неоромантизма. – Кишинёв, 1984. – 
С. 5-14; Хренов Н.А. Современная культурологическая рефлексия как новый 
романтизм: искусствоведческий аспект // Вопросы культурологии. – 2009. – 
№ 7. – С. 5.     



48 
 

предметность изображения, воплотив мир в продукте фантазии, худож-
ник в воображении выходит за пределы реальной действительности. 
Таким способом романтик начала XX века конструирует некоторую ре-
альность похоже-непохожую на действительность, находя в бессмыс-
лице и зауми высший смысл игры. Так и было у романтиков – крайний 
субъективизм и свобода бога.   

И, наконец, постмодернизм с его тяготением к хаосу и осозна-
нием невозможности новизны стал переворотом в художественном 
сознании, восприятие которого стало невозможно без романтической 
иронии. В постмодернисткой идее реальность, состоящая из масок, 
бесконечно выдумывается и ускользает от понимания, поскольку, 
не являясь ничем прочным и самодостаточным, представляет собой 
«текучий саморазвивающийся процесс, … скорее возможность, неже-
ли данность» [68].  Подобно романтикам художник в ситуации пост-
модерна увлекается эстетикой безобразного, признаки которого все 
более размягчаются и сглаживаются. Осознанная эклектика и беско-
нечная неоднозначность используемых приемов указывает на сход-
ство с романтическим мирочувствованием, тяготеющим к хаосу 
и совмещению всевозможных жанров. «Многочисленные «измы» 
первой трети XX века – по прямой линии потомки романтизма. И де-
ло тут не в частных перекличках в эстетике и поэтике, которых очень 
много», – справедливо рассуждает А. Карельский. Основное – это 
«установка художника на свободное самовыражение в противовес за-
конообусловленному отражению внележащего мира» [69]. В этом за-
ложена сущностная непрерывность линии романтического. 

В культуре XX столетия безграничная мысль человека актуализи-
рует бесконечно-возможное бытие, в котором казавшиеся незыблемы-
ми основы подвергаются переосмыслению. Происходит глубинный 
сдвиг экзистенции человека в сторону обреченности его бытия на ис-
пытание свободой. И каждый человек, будь он философ или художник, 
в стремлении совершить невозможное, еще не бывшее, не зажат 
и внутренне самоопределен. Безграничность фантазий выливается 



49 
 

в размытость и необязательность соответствия формы и содержания, 
еле уловимый авторский замысел не стремится проявиться. Переиначи-
вание и перекраивание всего и вся становится нормой художника, те-
перь не довольствующегося лишь выражением своих мыслей. Человек, 
лишенный необходимых опор, теряющийся в потоке бытия, уповает 
только на себя. По справедливой, на наш взгляд, мысли В.С. Библера 
[70] «индивид XX века существует, сознает и мыслит в промежутке 
многих культур. Мыслит на той безобъемной грани, которая вне-
культурна и внутри-культурна, по определению, в одном и том же от-
ношении». Как же тут возможно без романтического. 

Резюме. Итак, духовная культура второй половины XIX – XX 
столетий – это мозаика стилей, красок и бунтарства. Вектор устремлен-
ности переместился в сторону иррационализма. Начиная с Ф. Ницше, 
порывающего с представлениями о человеке как богоподобном суще-
стве, романтические интенции продолжают невольно разрабатывать 
З. Фрейд, К. Юнг. В отличие от предыдущих периодов романтическое 
начинает иррационализироваться. Разработка бессознательного, от-
крытие архетипов коллективного бессознательного в определении 
сущности фантазии еще больше подтверждают глубинную онтологи-
ческую природу   романтического.  

Выводы по  главе 
1. Таким образом, романтическое в духовной культуре человека, 

несмотря на нематериальную суть, существует объективно. На раз-
ных этапах развития человеческой истории оно проявляет свою уни-
кальную сущность различно и подчас противоречиво. В особо кон-
центрированном виде романтическое получает свое развитие и ре-
флексию над ним в романтизме и прежде всего в немецком роман-
тизме. Выделив первенство духа человека над материальным миром, 
романтизм дал значительное приращение в понимании сущности ро-
мантического,  выявил достаточно существенные признаки в объяс-
нении не так просто постижимой, таинственной сути его бытия.  



50 
 

2. Духовное стремление к желаемому идеалу, постоянно прису-
щее человеку, детерминируется архетипической сущностью роман-
тического. Дальнейшее развитие теория романтической фантазии по-
лучает в трудах А. Адлера, Э. Финка, М. Шелера, Э. Блоха, Т. Шар-
дена. Философы рассматривали фантазию, мечту как проявление ро-
мантического  в человеке, с различных позиций. Существенно то, что 
они едины в признании самого факта её объективного существования 
на уровне романтической субъективности человека.  

3. Проявление романтического в духовной культуре человека 
становится возможным при условии определенного разрыва между 
представлением о желаемом и реально существующем бытии. Искус-
ство второй половины XIX – XX века было преимущественно про-
видческим и повышенно эмоциональным. Романтизм в искусстве не 
умер. В романтических образах стала преобладать эмоциональная 
доминанта, настроенная на движениях души, особых вчувствованиях 
отдельной личности. Стала привлекать уже несколько другая – фило-
софско-экзистенциальная сторона романтического. 

 
 

ПРИМЕЧАНИЯ   
1. Лосев, А.Ф. Диалектика мифа  / А.Ф. Лосев // Миф – Число – Сущность. – 

М.: Мысль, 1994. – С. 9. 
2. Мамардашвили, М. Лекции по античной философии / М. Мамардашви-

ли. – М.: Аграф, 1998. – С. 16. 
3. Аристотель. О душе /  Аристотель // соч. в 4 томах. Т. 1. – М., 1976. – 

С. 430. 
4. Аристотель. Там же. – С. 431. 
5. Лосев, А.Ф. Очерки античного символизма и мифологии / А.Ф. Лосев. – 

М.: Мысль, 1993. – С. 17. 
6. Гегель, Г. Эстетика / Г.В.Ф. Гегель // соч. в 4 т., Т.2 - М., 1969. – С. 234 

– 235. 
7. Лосев, А.Ф. Очерки античного символизма и мифологии / А.Ф. Лосев. – 

М.: Мысль, 1993. – С. 83. 
8. Лосев, А.Ф. История античной эстетики. Ранний эллинизм / А.Ф. Лосев 

– М.: Искусство, 1979. – С. 37. 



51 
 

9. Гуревич А.Я. Средневековый мир: культура безмолвствующего боль-
шинства. – М., 1990. – С. 319. 

10. Хейзинга Й. Осень средневековья. – М., 2002. – С. 94. 
11. Гоббс Т. Человеческая природа // Антология мировой философии 

в 4 томах. Т. 2. – М., 1970. – С. 342.  
12. Спиноза Б. Этика // Антология мировой философии в 4 томах. Т. 2. – 

М., 1970. – С. 370. 
13. Спиноза Б. Политический трактат // Антология мировой философии 

в 4 томах. Т. 2. – М., 1970. – С. 405-406. 
14. Там же. 
15. Гольбах П. Система природы // Антология мировой философии в 4 то-

мах. Т. 2. – М., 1970. – С. 666. 
16. Кант И. Критика практического разума // Собр. соч. в 6-ти томах. 

Т. 4. – М., 1965. – С. 499-500. 
*** 

17. Ла Барт Ф. Литературное движение на Западе в первой трети 
XIX столетия. – М., 1914. – С. 137-138. 

18. См.: Рассел Б. История западной философии. – М., 2008. – С. 811-815; 
Соловьева Н. А. История зарубежной литературы: предромантизм. – М., 2005. – 
С. 145. 

19. Гайм Р. Романтическая школа. Вклад в историю немецкого ума. – М., 
1891. – С. 2. 

20. См.: Рассел Б. Указ. Соч. – С. 813-815. 
21. Там же. – С. 814. 
22. Фихте И.Г. Соч. в 2 томах, Т. 1. – СПб., 1993. – С. 228. 
23. Сталь Ж. О Германии // Литературные манифесты западноевропей-

ских романтиков. – М., 1980. – С. 388. 
24. Шлегель Ф. Фрагменты // Хрестоматия по мировой художественной 

культуре. – М., 1997. – С. 300-301. 
25. Гайм Р. Романтическая школа. Вклад в историю немецкого ума. – М., 

1891. – С. 5. 
26. См.: Конев В.А. Социальное бытие искусства. – Саратов, 1975. – С. 29. 
27. Шеллинг Ф.В. Система трансцендентального идеализма // Соч. в 2 т., 

Т. 1. – М., 1987. – С. 477. 
28. Там же. – С. 476. 
29. Гегель, Г. Эстетика // Соч. в 4 т., Т.2. – М., 1969. – С. 233. 
30. Гегель Г. Эстетика // Соч. в 4 т., Т.1. – М., 1968. – С. 82-84. 



52 
 

31. Поль Ж. Приготовительная школа эстетики. – М., 1981. – С. 120. 
32. Гейне Г. Романтика // Зарубежная литература XIX века. Романтизм: 

Хрестоматия историко-литературных материалов. – М., 1990. – С. 128. 
33. Хренов Н.А. Современная культурологическая рефлексия как новый 

романтизм: искусствоведческий аспект // Вопросы культурологии. – 2009. – 
№7. – С. 5. 

34. Гайденко П.П. Прорыв к трансцентдентному: Новая онтология XX ве-
ка. – М., 1997. – С. 122. 

35. Там же. – С. 122. 
36. Вайнштейн О. Язык романтической мысли. – М., 1994. – С. 29-30. 
37. Там же. – С. 39. 
38. Там же. – С. 30. 
39. Мегрон Л. Романтизм и нравы. – М., 1914. – С. 189. 
40. Гегель Г. Эстетика // Соч. в 4 т., Т.2. – М., 1969. – С. 280. 
41. См.: Дмитриев А.С. Теория западно-европейского романтизма // Ли-

тературные манифесты западноевропейских романтиков. – М., 1980. – С. 16.  
42. Ботникова А.Б. Немецкий романтизм: Диалог художественных форм. – 

М., 2005. – С. 64. 
43. Бажанова Р.К. Артистизм в контексте культуры. – Казань, 2008. – 

С. 50. 
44. Бэлза И.Э. Гофман и романтический синтез искусств // Исторические 

судьбы романтизма и музыка: Очерки. – М., 1985. – С. 126. 
*** 

45. См.: Новейший философский словарь / под ред. А.А. Грицанова. – 
Минск, 2003. – С. 778. 

46. Ницше Ф. Так говорил Заратустра. – М., 1990. – С. 172. 
47. Ницше Ф. Пятая книга. Мы бесстрашные // Избранные произведения. – 

СПб., 2003. – С. 340. 
48. Там же. – С. 342. 
49. Фрейд З. Художник и фантазирование. – М., 1995. – С. 130. 
50. Юнг К. Об отношении аналитической психологии к поэтико-

художественному творчеству // Зарубежная эстетика и теория литературы XIX-
XX вв. – М., 1987. – С. 218. 

51. Там же. – С. 231. 
52. Там же. – С. 230. 
53. См.: Адлер А. Понять природу человека. – СПб., 2000. – С. 54. 
54. Там же. – С. 47. 



53 
 

55. Финк Э. Основные феномены человеческого бытия // Проблема чело-
века в западной философии. – М., 1998. – С. 360. 

56. Шелер М. Положение человека в космосе // Проблема человека в за-
падной философии. – М., 1998. – С. 63-65. 

57. Там же. – С.89. 
58. Там же. – С.83. 
59. Блох Э. Принцип надежды // Утопия и утопическое мышление: анто-

логия зарубежной литературы. – М., 1991 – С. 49.  
60. Там же. – С.49. 
61. См.: Титаренко С.А. Н. Бердяев. – М. – Ростов-на-Дону, 2005. – С. 17-98. 
62. Бердяев Н.А. Самопознание: Опыт философской автобиографии. – М., 

1990. – С. 93. 
63. Там же. – С. 94. 
64. Там же. – С. 93. 
65. Тейяр де Шарден П. Феномен человека. – М., 1987. – С. 184. 
66. Бердяев Н.А. Кризис искусства. – М., 1990. – С. 6.  
67. Белый А. Символизм как миропонимание.  – М., 1994. – С. 257-258. 
68. Тарнас Р. История западного мышления. – М., 1995. – С. 336.   
69. Карельский А.В. Модернизм XX века и романтическая традиция // Во-

просы литературы. – 1994. – Вып. 2. – С. 167. 
70. Библер В.С. От наукоучения – к логике культуры: Два философских 

введения в двадцать первый век. – М., 1990. – С. 373. 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 
 

ГЛАВА II. СУЩНОСТЬ РОМАНТИЧЕСКОГО 
  

Романтика, мечта, фантазия и воображение 
как проявления романтического 

Генезис понятия «романтическое» впервые обнаруживается 
в источнике середины XVII века со смысловым наполнением «вооб-
ражаемый», «нереальный», «фантастический». В первоначальном 
своем значении романтическое отождествлялось с обозначением че-
го-то причудливого, сказочного, взятого из суждения об отвлечен-
ных, удивительных, лишенных здравого смысла песнях-романсах 
странствующих поэтов. Начиная с XVIII века, романтическое – сино-
ним всего таинственного, необычного и возвышенного. Понимание 
романтического самими романтиками не добавило определенности. 
Л. Уланд [1], например, видел в нём «мистическое проявление наше-
го глубочайшего духа в образе, это вторжение мирового духа, это 
очеловечение божественного, одним словом: это предчувствие бес-
конечного в видимом и воображаемом».  

И сегодня семантическая неопределенность и смысловая уверт-
ливость романтического побуждает вновь и вновь искать спаситель-
ное определение. Романтическое, относясь к «терминам движения» 
[2], заставляет исследователей искать более «правильные» определе-
ния, поскольку формально-логические не удовлетворяют своей мно-
гозначностью и расплывчатостью. В такой ситуации становится не-
обходимым неоклассическое понимание философско-экзистенциаль-
ной сущности романтического, поскольку оно позволяет рассмотреть 
феномен романтического, во-первых, во всей целостности и многоас-
пектности его проявлений в духовной культуре человека и, во-
вторых, с позиций современного, уже неоклассического мировоззре-
ния и методологии. В отличие от классического и неклассического 
неоклассическое или постнеклассическое мировоззрение рассматри-
вает бытие в двуединстве хаоса и порядка, гармонии и дисгармонии, 
симметрии и ассиметрии, осознанного и неосознанного [3]. В пони-



55 
 

мании сущности человека оно опирается на внефункциональный под-
ход, позволяющий интерпретировать человека не вещью или какой-
нибудь функцией, а уникальным событием бытия. Уникальность че-
ловека состоит в том, что он детерминируется экзистенциальными 
мотивами как «высшего» так и «низшего» порядка. 

Желая выявить сущностные основания романтического с пози-
ций неоклассического мировоззрения, мы попытаемся объяснить се-
мантику понятий, без которых невозможно целостно представить 
данный феномен. Поскольку по Ж. Делезу и Ф. Гваттари подвиж-
ность не прекращающей формироваться ризомы не подчиняется ка-
кой-либо порождающей её оси, переплетение понятий «романтика», 
«фантазия», «мечта», «воображение» как проявлений романтического 
принципиально не замкнуто и бесконечно. Попытаемся объяснить 
феномен романтического через соотношение этих понятий и уточне-
ние их семантического наполнения, соотнеся их к целостности ро-
мантического. 

Романтика как состояние души присуща в той или иной мере 
каждому человеку. Отношение к романтике, как явлению загадочно-
му и до конца непонятному, нередко порождало семантическое отож-
дествление романтики и романтизма: «жизнь там, где человек, а где 
человек, там и романтизм…» [4]. Однако, как точно замечает 
А.И. Герцен, по внутреннему строению духа люди делятся на класси-
ков и романтиков, одаренные светлым умом более, нежели чувствен-
ным сердцем – классики, созерцательные и  томные более, нежели 
мыслящие – скорее романтики [5].   

В отечественных исследованиях романтического выделена кате-
гория романтики как особой разновидности идейно-эмоциональной 
направленности творчества; определённой душевно-эмоциональной 
настроенности отдельной личности, стремящейся к идеалу и таин-
ственной бесконечности; термин для обозначения романтического от-
ношения к жизни [6]. Всем знакомо это слово, однако краткого, 
но ёмкого определения, характеризующего суть явления, нет. Так что 



56 
 

же такое романтика? В толковом словаре русского языка Д.Н. Ушако-
ва романтике, как и романтизму, дано значение умонастроения, харак-
теризующегося преобладанием мечтательной созерцательности 
и чувства над рассудком, идеализацией действительности. Говоря об 
этимологии, следует отметить, что между романтизмом и романтикой 
есть определенные различия в семантическом наполнении. Однако го-
ворить об их кардинальном противопоставлении не приходиться, по-
скольку романтика отождествляется с постоянно присутствующим 
романтическим началом индивидуальности человека, выраженным 
наиболее полно в духовной культуре эпохи романтизма. В романтиче-
ском мироощущении человека главную роль играют идеалы незауряд-
ные, исключительные, к которым ведут мечты, лирические эмоции. 

На рассмотрении романтического душевного склада человека 
с позиций эстетической науки настаивает В.Г. Федотова, которая вы-
деляет три типа духовности: эстетизм, теоретизм и этизм. В основе 
эстетизма или эстетического переживания мира лежит романтиче-
ский душевный склад, характеризующийся чувственным восприяти-
ем жизни и стремлением к красоте. «Душевный склад романтика та-
ков, что практическое он ценит ниже духовного, а реальное – меньше 
воображаемого. Столкновение романтика с жизнью наиболее драма-
тично именно потому, что оно происходит не в области вещей и по-
ступков, а проходит в душе романтика» [7]. В.Г. Федотова совершен-
но справедливо замечает, что в отличие от прагматического душевно-
го склада человека, соответствующего познавательно-практической 
устремленности к полезности, романтический душевный склад отли-
чается большей рефлексивностью и мотивационностью чувств. Ро-
мантик не умеет и не желает «признавать самоценность чьей-то ду-
шевной жизни» [8], поскольку его душевный склад устроен так, что 
обладая ярко выраженной индивидуальностью, он «пропускает» всё 
только через собственное «Я». Индивидуальность романтика 
настолько неповторима и значима для самой себя, что всегда «выби-
ваясь» из общего порядка, она не только «не может быть поставлена 



57 
 

в какой-либо ряд (выстроенный порядок = по-рядок) [9], но и, игно-
рируя этот порядок, конституирует неустойчивость, изменяемость, 
свободу человеческого бытия.     

В бытовом значении романтика традиционно отождествляется 
с легким отношением к жизни, характеризующимся стремлением 
к неутилитарному, провозглашением нематериальных идеалов. Ро-
мантика и утилитаризм – вещи разноуровневые, принцип выгоды для 
романтика ничтожно мал, поскольку его укорененность в высших 
ценностях не дает «застревать» в материальном, уводит в мир иллю-
зорных идеалов. Как попытка человека внести в свой мир идеал, ро-
мантика – это состояние души в виде мечты о неосуществленном, но 
страстно желаемом. Она способна противится прозе действительной 
жизни, уводить к несуществующему в реальности идеалу. В мечте, 
продукте фантазии, проецируется желаемая реальность будущего. 
«Это животные и прегоминиды не бывают романтиками, они всегда 
утилитарны или так сказать, просто легкомысленны» [10]. Изменить 
действительность и себя в ней, мысленно испытать нечто на себе, хо-
тя бы в мечтах, способен человек благодаря наличию романтического 
начала или, по-другому, романтики.  

Нередко романтику и мечту, соотнося между собой, отождеств-
ляют, но их неправомерно отождествлять, употреблять в одном зна-
чении. Мечта всегда направлена в будущее, она способна наметить, 
спланировать осуществление романтических идеалов, направить че-
ловека в нужном направлении. В словаре С. Ю. Головина есть следу-
ющее ее толкование. «Мечта – необходимое условие преобразования 
действительности, побудительная причина, мотив деятельности, 
окончательное завершение коей оказалось отсроченным; особая фор-
ма воображения, локализованная в достаточно отдалённом будущем 
и объединяющая представления о жизни высокого качества. Планы 
на будущее, явленные в воображении субъекта и исполняющие важ-
ные для него потребности и интересы» [11]. В этом определении меч-
та, выступая причиной движения вперед к её реальному воплощению, 



58 
 

понимается несколько однобоко и прагматично. Между тем, она мо-
жет выступать своеобразным индикатором духовного бытия челове-
ка, показателем его наполненности неприземленным, романтическим 
мирочувствованием, далёким от всего утилитарного, нужного только 
с точки зрения пользы и выгоды. Хотя, мечта каждого отдельного че-
ловека выстраивается в зависимости от его представления о мирозда-
нии и может зависеть от эпохи, диктующей свои правила. Кроме того, 
мечты могут носить массовый характер, как, например, в первой по-
ловине двадцатого столетия люди мечтали освоить космическое про-
странство. Носили эти мечты всеобщий романтический характер или 
были порождением времени, создающего свои представления о жела-
емом – однозначно ответить трудно. Тем не менее, не вызывает со-
мнения то, что романтическое дает почву всевозможным «полетам» 
мечты, конструируя и определяя маршруты их воплощения в жизнь.  

Однако, мечта мечте рознь. Они бывают реальные, то есть осу-
ществимые и бесплодные – неосуществимые. Д.И. Писарев в работе 
«Промахи незрелой мысли» дал исчерпывающую характеристику че-
ловека как мечтательного существа, осуществление или неосу-
ществление желаний которого мыслится двояко: «Моя мечта может 
обгонять естественный ход событий; или же она может хватать со-
вершенно в ту сторону, туда, куда никакой естественный ход событий 
никогда не может прийти» [12]. Осуществимые, как превращение 
мечты в реальное воплощение, ломают устаревшие нормы и изменя-
ют действительность. В этом случае мечта приносит пользу, посколь-
ку она является побудительным стимулом, поддержкой, «забеганием 
вперед» того, что должно осуществиться. 

Неосуществимые мечты в виде грезы присущи индивидам ра-
нимым, тонко чувствующим, которые в силу хрупкой душевной ор-
ганизации не способны «вытерпеть» действительность. Их мечты 
компенсируют невозможность изменения окружающей реальной 
жизни, другими словами являются спасательным кругом, своеобраз-
ной психологической защитой. В то же время мечтатель ничего 



59 
 

не делает для того, чтобы хоть как-то приблизиться в реальности 
к своей мечте. Он не способен осуществить свои желания, его мечты 
превращаются в мечтательность, лишенную созидательного начала. 
Как верно заметил Л. Мегрон мечтательность, как тип мирочувство-
вания, склад души, «так тесно связана с романтизмом, что составляет 
его сущность, или почти так, и оба термина часто заслуживают 
названия синонимов» [13]. Как романтическая доминанта неосознава-
емого в духе человека, мечтательность, представляет собой процесс, 
при котором малоплодотворные мечты превращаются в  фантазии.  

Фантазии, конечно, тоже бывают разные, да еще на протяже-
нии жизни человека характер фантазий меняется. Отдельного вни-
мания заслуживает динамика фантазии детей, подростков, юноше-
ства и взрослых. То, что для взрослого человека несбыточно, для 
ребенка кажется вполне реальным, поскольку в своем воображении 
он создает фантазмы, имеющие своей основой «первофантазии», 
наследуемые человеком генетически. Поскольку потребности и же-
лания детей реализуются более в фантастических образах, нежели 
реальных, их фантазии отличаются разнообразием и преувеличен-
ной силой воображения. В фантазиях ребенка отсутствуют грани-
цы, и может возникнуть синдром патологического фантазирования, 
при котором перемещение в мир иллюзий сопровождается «уходом 
в себя», а то и в аутизм. Грань между нормой фантазии и патологи-
ей провести сложно, поскольку у ребенка вымышленное, не суще-
ствующее в реальности не вызывает сомнения в существовании. 
Ребенок в своих фантазиях абсолютно свободен, он фантазирует, 
чтобы выйти из реального мира в мир вымышленный, сказочный, 
после чего безболезненно возвращается в реальность. Не различая 
границ между существующим и вымышленным, ребенок верит 
в сказки и придумывает всевозможные небылицы. До определенно-
го момента это считается нормой. Однако если к младшему школь-
ному возрасту, ребенок не различает границ реальности, возникает 
патологическое фантазирование, характеризующееся полным бег-



60 
 

ством в воображаемый мир. Поскольку фантазии детей безгранич-
ны, неохватны, романтическое желание «быть всем» удовлетворя-
ется уходом в мечтательность. 

В период юности характер фантазий меняется, они обгоняют 
настоящее, прокладывая путь в различные варианты будущего. Ро-
мантические фантазии, часто нереальные и неосознанные, имеют 
здесь более конструктивный характер, поскольку в них подросток 
определяет свое будущее и пути его достижения. Эти фантазии при 
помощи богатого воображения создают мечту, которая способна 
осуществиться. Именно поэтому понятие «романтика» часто ассоци-
ируется с юностью, временем формирования идеалов и ценностей, 
в котором самые нереальные мечты не воспринимаются за ребяче-
ство. В юности и молодости человек гораздо более предрасположен 
к составлению долговременных прогнозов, касающихся не только 
и не столько его как личности, но и общества в целом. Примером мо-
гут служить молодёжные общественные движения, идейная основа 
которых формируется в значительной  степени под влиянием роман-
тики. Противопоставляя себя обществу взрослых, они нередко помо-
гают молодёжи адаптироваться и способствуют успешной её социа-
лизации в дальнейшей жизни.         

Неформалы, являясь в большинстве своем романтиками, иногда 
успешно, чаще – не очень пытаются уберечь мир от однообразия 
и пресности. Хиппи, панки, люберы, готы и эмы обнаруживают стерео-
типы поведения, обусловленные желанием освободиться от условно-
стей, установок общества, нередко противопоставляя традиционным 
нравственным принципам вседозволенность. Неустойчивость психики 
провоцирует бурное проявление чувств, фантазии, которые приводят 
к игнорированию условностей, каких-либо нравственных запретов 
и авторитетов. В молодёжной субкультуре общность стиля жизни, цен-
ностей и норм не способствуют развитию личностной самоидентифи-
кации, здесь правит «романтика группы», которая успешно культиви-
рует экзистенциональное отчуждение эскапистского характера.  



61 
 

По мере взросления человека охват фантазии несколько сужает-
ся, поскольку взрослый человек не совсем свободен от сформировав-
шихся стереотипов. Однако по своему содержанию фантазии взрос-
лого человека более насыщенные. «Есть фантазия, не покидающая 
земной почвы, подходящая с меркой к вещам, которые преднаходят-
ся, предчувствуются, предполагаются и лишь доконструируются 
творческой силой духа человека» [14]. Есть и другая фантазия, уно-
сящая в мир иллюзий, в котором, человек умеет найти себе утешение 
от неисполнения какого-либо желания. Во втором случае фантазия 
защищает, уводя мысли от неудовлетворенного бытия, при этом же-
лания, надежды на его улучшение, как уже осуществившееся, удовле-
творяются романтическим уходом в еще-небытие. Воображаемый 
сценарий осуществления желаний, стремление избежать боли при не-
возможности их исполнения в реальной жизни выручает человека. 
Хотя в этом случае фантазия так и остается фантазией, лишь иллюзи-
ей, но смягчающего романтического порядка.  

Понимание фантазии как психологической деятельности, созда-
ющей несуществующее, «смыкается с взглядом на фантазию как на 
отход от действительности, перенесение в мир грез и воздушных зам-
ков» [15]. Однако представление о фантазии, как о чем-то совсем 
не существующем, не соответствующем действительности и не име-
ющем серьезного значения, не улавливает самой сути романтическо-
го, его экзистенциальной стороны. Поскольку психология видит 
в фантазии творческую деятельность нашего духа, возникает зазор 
между фантазией, как чем-то новым, небытийным, и реальностью, 
явью, воплощением действительного бытия. Этот зазор уменьшается 
в случае воплощения фантазии в вещь, реально существующего мира, 
что противоречит само по себе изначально двойственной сути роман-
тического желать лучшего и одновременно не довольствоваться ранее 
желаемым. 

 



62 
 

Фантазия переживается человеком как реальность. Но эта ре-
альность выдумана, то есть является неосознаваемым выходом за 
границы существующего бытия. Фантазия, обладая высокой степе-
нью свободы от реальности, способна конструировать реально несу-
ществующее (фантастическое, утопическое, иллюзорное), что позво-
ляет рассматривать её не только на психологическом уровне, 
но и в более широком философско-культурологическом измерении. 
Создаваемый фантазией иллюзорный мир, становится для человека 
реальным благодаря возможности выхода в другое измерение, отлич-
ное от наличного бытия. Фантазия как нечто неправдоподобное 
и придуманное, игнорируя действительность, создает проекты, спо-
собные остаться только фантазиями, так и возможные в реальном 
осуществлении. Но благодаря тому, что иллюзорная реальность вос-
принимается человеком желанной и потому детерминационно воз-
можной, фантазия придает человеку дополнительные силы и меняет 
стратегию его поведения, помогая пробираться к смыслу бытия 
и смыслу своей единственной неповторимой жизни. Очень точно ска-
зал об этом С.Л. Рубинштейн: «Кусочек фантазии есть в каждом акте 
художественного творчества и во всяком подлинном чувстве; кусочек 
фантазии есть в каждой отвлеченной мысли, поднимающейся над 
непосредственно данным; кусочек фантазии есть в каждом человеке, 
который, мысля, чувствуя и действуя, вносит в жизнь хотя бы крупи-
цу чего-то нового, своего» [16].   

Способов романтического «отлета» от действительности множе-
ство, как позитивных: туризм, экстремальные виды спорта, выбор про-
фессии, связанной с риском для жизни; так и негативных: употребление 
психотропных средств, метафизический терроризм. Конечно, в своих 
фантазиях человек, обретая полную свободу, имеет возможность леле-
ять мечты о совершенствовании культуры и себя в ней. Однако, к сожа-
лению, наряду с положительными тенденциями существуют и отрица-
тельные, такие, которые например, направлены на разрушение, регресс 
и  даже романтическую некрофилию, в виде «романтики» какой-либо 
агрессии, деструкции или саморазрушения [17].   



63 
 

Но в какую бы сторону не вела фантазия, человек устроен таким 
образом, что в поисках индивидуальных конструкций бытия он по-
стоянно экспериментирует с реальностью. Романтическое начало че-
ловека манифестирует фантазию как особый род неосознаваемого 
желания. Иллюзорное замещение реальности инициируется романти-
ческим началом человека, конструктивно-онтологической функцией 
фантазии, при которой становится возможным трансцендирование, 
позволяющее находиться одновременно в бытии и за его пределами. 
То есть романтическое, как выход за пределы существующего в бы-
тии, всегда пронизывает мечту и фантазию, хотя и  остается не более 
чем наброском воплощения  мечты и фантазии. Мечты и фантазии, 
являющиеся стимулом создания образов желаемого и невоплощенно-
го, были бы невозможны без активной работы воображения. На ги-
пертрофию воображения указывает Л. Мегрон [18], видя в ней основу 
психологии романтика наряду с гипертрофией чувствительности.  

Не вынося однообразия и рутины действительности, человек, 
чтобы почувствовать себя счастливее, своим воображением спосо-
бен выдумать несуществующее, желаемое и возможное воплотиться 
в бытии. В воображении возможен отрыв от реальности, «забегание 
вперед», интуитивное предсказание и фантазирование. Благодаря 
работе воображения, человек имеет возможность создавать мысле-
образы, никогда не существовавшие в действительности, более того 
предвосхищать то, чего пока еще не существует. В этом основная 
предвосхитительная функция воображения и через неё всего роман-
тического. При помощи работы воображения становятся доступны-
ми, явными пути воплощения желаний, поскольку «субъективное 
воображение, слабо подчиняющееся критическому контролю мыш-
ления, мало считающееся с реальностью» [19], прикрывает эту ре-
альность завесой фантазии. Воображаемое, несуществующее 
в настоящем пробивается к результату творческого процесса, в осо-
бенности в той его части, когда воплощение новых образов не-
сколько ограничено объективными условиями. Творчество лично-



64 
 

сти нигде не проявляется ярче, чем в результатах воображения, по-
скольку проекция романтических устремлений в мыслеобраз не-
возможна без активной работы воображения.  

Несмотря на то, что семантическое наполнение понятий роман-
тика, мечта, фантазия, воображение различно, все же в них есть то, 
что позволяет говорить о них как о проявлениях романтического. Все 
названные понятия характеризуют процессы, неподдающиеся управ-
лению извне, без которых романтическое в духовной реальности че-
ловека лишь безжизненная схема, оболочка без реального содержа-
ния. Мы, ни в коей мере, не отождествляем романтическое ни с од-
ним из перечисленных понятий, однако, по нашему мнению, все они, 
взятые вместе, сопряжены между собой желанием чего-либо субъек-
тивного, ускользающего от диктата сознания, но вместе с тем неслу-
чайного и жизненно необходимого человеческому существу.    

Резюме. Итак, можно сказать, что как временное, но очень цен-
ное убежище человека, романтическое мыслится нами не простой 
структурой, сформированной из множества линий. При этом каждая 
из них связана с другими, и в то же время, самостоятельна и подвиж-
на. Романтика, фантазия, мечта и воображение как проявления ро-
мантического реализуют желание человека переключиться из обы-
денного мира в мир желаний и грез, интегративно увеличивая духов-
ные силы человеческого существа. 

 
Конструктивные и деструктивные функции романтического 
Романтическое есть выражение онтологического противоречия 

между человеческим бытием и надеждой найти в нём духовную опо-
ру, которая открывает возможность осуществления уникального, 
невоплощенного или недовоплощенного бытия, иллюзорность кото-
рого томит и тревожит. Недосягаемость желаемого идеала, конфликт 
с действительностью, разлад между разумом и душой – основные 
причины активности романтического. Исходная сущность романти-
ческого определяется интенцией иметь возможность переместиться 



65 
 

в другое бытие и отсюда актуализацией желания человека конструи-
ровать другую реальность. Так куда же, почему и зачем рвется чело-
век, его душа, разум? Что он ищет? Энергия романтического и свобо-
да его выражения позволяют продолжить искать ответы на вопросы 
о его сущности, выяснять его все новые значения в кругу онтологиче-
ских проблем.  

Романтическое объективно существует в духовной реальности 
человека. Исходная его сущность определяется стремлением в другое 
бытие, актуализацией возможности человека конструировать другую 
реальность. Рожденное неосознаваемым порывом, интенциями души 
во вне, «романтическими эмоциями» [20], романтическое, трансцен-
дируя в бесконечность за пределы реальности, функционально может 
проявлять свою имманентную сущность по-разному, как конструк-
тивно, так и деструктивно. Поэтому необходимо разработать и систе-
матизировать функции романтического, наиболее полно эксплици-
рующие грани онтоса его философско-экзистенциальной сущности.  

Поскольку романтическое в чистом виде – противовес обы-
денного, то основной конструктивной функцией романтического 
является функция компенсаторная. В функции компенсации ро-
мантическое способно трансформировать мечты и желания и вы-
вести их на уровень, словно уже осуществившейся, реальности, 
расширяя границы сконструированного человеческим духом до 
потенциально возможного или кажущегося возможным. При этом 
оно выполняет своеобразную позитивную работу, лишая реаль-
ность односторонности, деформируя существующее, хотя и по 
своему произволу. В своеобразной форме сопротивления повсе-
дневному и утилитарному компенсаторная функция романтическо-
го играет роль проводника возвышенных и бескорыстных стрем-
лений и желаний человека, связанных с некоторым идеальным 
прообразом действительности. Неистребимое желание человека 
осуществить идеал, по нашему мнению, придает романтическому 
статус регулятора субъективно-ценностных ориентиров жизни, по-



66 
 

скольку концентрация на образах воображаемого результата в пре-
делах еще неудовлетворенных потребностей позволяет человеку 
искать реальные возможности их осуществления.    

Компенсаторная функция романтического может выразиться 
также и в мнимом исправлении наличной действительности, в удо-
влетворении мечты о том, что не осуществимо и не может сбыться. 
Постоянство тревожащих сознание фантазий снимается замещением 
реальности другой выдуманной реальностью. Освобождаясь от не-
удовлетворяющей реальности, человек с помощью фантазий  симво-
лически выходит за её пределы. Примирения не происходит, однако 
неприятие замещается романтическим убеганием в воображаемый 
мир детства, культуры или утопии. Проявления компенсаторной 
функции романтического хорошо заметны в туристическом отдыхе, 
путешествиях. Здесь временный и, причем, очень приятный уход из 
действительности в другую реальность, которая твориться непосред-
ственно человеком, даёт возможность хотя бы на время удалиться 
и отдохнуть от обыденности жизни, «примерить на себя иную, отли-
чающуюся от повседневности роль» [21].          

В ситуации, при которой романтическое как неразрешимый, 
диссонирующий конфликт мечты и реальности переживается особо 
остро, возникает эскапизм – уход, а то и бегство, в мир иллюзий от 
неудовлетворяющего бытия. Эскапизм интенционально многолик, 
поскольку неприятие реальности у одного человека вызывает жела-
ние, во что бы это ни стало раскрыть, расширить границы своего бы-
тия  до потаенного смысла других реальностей. Например, в ситуа-
ции, позволяющей позиционироваться в вопросе о смысле  жизни че-
ловека в мироздании. Человека здесь не останавливает  переход за 
грань логически невозможного. Романтическое в функции отвлечения 
от драматических конфликтов, ухода из-под власти, не нравящейся 
реальности в мир фантазии, дает передышку сознанию и способству-
ет собственному неосознанному мифотворчеству человека. Искус-
ственно созданная квазиреальность нередко спасает, однако, расши-



67 
 

ряясь до неограниченных масштабов, она способна загнать человека 
«в угол», поскольку конструирующие возможности духа человека во 
все стороны беспредельны. 

Другая сторона романтического эскапизма ведет в упрощенный, 
более примитивный мир, в котором можно расслабиться, растворить-
ся, не нужно предъявлять себе и другим завышенных  требований, 
возможно даже ограничить до минимума свои желания и способно-
сти. Эскапизм работает очень хорошо в измененных состояниях со-
знания, при которых стремление выхода в другое бытие обостряется 
полной свободой психики, снимающей барьер внутренних ограниче-
ний. Психологические страдания от нерешенных проблем повседнев-
ной жизни уходят, создавая иллюзию полноты жизни. Мир вымыш-
ленный воспринимается вполне реально и желаемое при помощи 
фантазии облекается в доступные конструкции.  

Компенсаторная функция романтического сполна реализуется 
в виртуальном мире. Здесь синтез воображения человека и достиже-
ний техники, выливается в возможность появления отражения отра-
жений, и, даже, отрыва сознания от реального мира [22]. Развитие 
информационных технологий на рубеже XX-XXI веков способствует 
тому, что виртуальная реальность, прочно вошедшая в жизнь совре-
менного человека, порой замещает существующую «обычную» ре-
альность. Созданная с помощью интерактивных компьютерных про-
грамм, она представляет собой «образ сконструированного искус-
ственного реально-иллюзорного мира» [23], в котором мнимое, нена-
стоящее способно восприниматься нашими органами чувств человека 
как достоверное и даже естественное. В воображаемой реальности 
человек получает возможность подменить реальный мир иллюзор-
ным, в виде различных кажимостей, артефактов, симулякров, нужда-
ющихся в интерпретации. «Виртуальным эскапизмом» можно назвать 
любой созданный фантазией человека вторичный мир [24].  

 



68 
 

Существует парадигмальный подход в объяснении природы 
виртуальной реальности. В виртуалистике, к примеру, виртуальные 
реальности признаются реально существующими и независимыми 
друг от друга [25]. Другими словами, они обладают онтологическим 
статусом существования. Однако, как утверждает Э.Ф. Асадуллин, 
«психологически, то есть относительно конкретного человека, акту-
ально функционируют только две реальности: одна константная 
и одна виртуальная» [26].   

По нашему мнению, виртуальная реальность как специфическая 
форма человеческого бытия удовлетворяет желание человека убежать 
от односторонности настоящего в мир фантазий и иллюзий. В виде 
эскапизма виртуальная реальность утешает и успокаивает, отвлекая 
уходом в воображаемую реальность. Тем самым позволяя романтиче-
скому в духовной реальности человека реализоваться сполна. В этом 
случае можно сказать, что романтическое, выполняя функцию ком-
пенсации и замещения, является и формой сопротивления действи-
тельному или неугодного для психики человека действительному.  

Охранительная функция романтического в виде психологиче-
ской защиты проявляется в убегании от проблем, романтическое 
здесь  позволяет человеку найти утешение в мнимом (мираж, иллю-
зия) и желаемом (вымысел). В случае, когда психологическая про-
блема человека решаема  и имеет кратковременный характер, роман-
тическое  может помочь сохранить психическое здоровье. Однако 
конструктивность данной функции здесь не бесспорна, поскольку 
граница между здоровьем и нездоровьем психики весьма тонка, 
вследствие чего вымыслом можно и заиграться, то есть попасть 
в пределы опасности «сойти с ума», уйти в невменяемое состояние 
(безумие). Причем без использования «пси-технологий», а, что назы-
вается, по своей воле.  

Романтическое в охранительной функции в виде отвлечения че-
ловека от переживания конечности своего существования способно 
увести в религиозную веру. Человек способен мечтать, он способен 



69 
 

облекать в мечту желание бессмертия. Поскольку всегда присутству-
ющий в религии некий элемент чуда утоляет желание человека чего-
то нереального, обращение к потустороннему, божественному, по 
своей сути, тоже романтично – вдохновляет. Человек прилагает уси-
лия, чтобы в своей конечности обрести масштаб бесконечного. 
По точному замечанию Л. Фейербаха религия «есть не только дело 
воображения, фантазии, но также и дело желания, стремления чело-
века получать то, чего у него нет, но что ему хотелось бы иметь» [27].   

Романтическое в религиозной вере способно отвлечь от проблем 
посюсторонней жизни, вывести за пределы действительности, туда, 
где становится  возможным желанное счастье и снимаются противо-
речия бытия.  

Романтическое выполняет также критическую функцию недо-
вольства и отрицания существующей наличной действительности. По-
скольку «человек – существо вечно вопрошающее, неудовлетворенное, 
ненасытное, постоянно вырывающееся из оболочки своего бытия» [28], 
критическая, просеивающая функция романтического, удовлетворяя  
субъективность человеческого духа, детерминирует возможность бес-
конечно прекрасного и желаемого. В результате чего возникает идея 
некоторого социального идеала, способного радикально изменить мир. 
Критическая функция романтического в недовольстве настоящим по-
рождает революционный настрой, желание всё перекроить, переина-
чить на свой более красивый и правильный лад.  

И здесь мы встречаемся с тем, что романтическое в функции 
критики не имеет определенного предела, поскольку оппозиция ре-
ального с идеально-желаемым может выразиться в различных фор-
мах, от протеста до революций. В этой связи нелишне напомнить, что 
рождение Романтизма (конец XVIII столетия) связывается историка-
ми культуры с обострением романтического мироощущения человека 
и  в первую очередь с идеями Великой французской революции. «Ре-
волюционные эпохи создают особенно яркие типы такого рода ро-
мантики» [29], в некоторых случаях воплощение романтического мо-



70 
 

жет привести к революционным настроениям, классовой борьбе 
и применению насилия. Однако конструктивность критической 
функции неоспорима, поскольку романтическое выявляет то, что от-
рицает жизнь и прогресс человека и человечества в целом, способ-
ствует формированию новых надежд и идей. 

Как феномен человеческого бытия романтическое встречается 
в прогностическо-новационной функции. Здесь оно порождает ин-
терес к гипотетическому будущему, приводит к всплеску проекти-
рования и созидательного конструирования. Потребность распо-
знать будущее свойственна человеческой природе, поскольку для 
человека труднее всего жить в настоящем. Однако в интенции не-
кой возможности будущее, как мираж, ускользает, рассеивается, 
как только к нему приближаешься. Устремляясь в отдаленное бу-
дущее, созидая в своих фантазиях фундаментальную незавершен-
ность бытия, человек с помощью воображения намечает прообразы 
будущих достижений. Развертывание модели желаемого будущего 
находится в прямой зависимости от мечты, замещающей реаль-
ность. Как переживание полноценного бытия, мощный романтиче-
ский потенциал мечты помогает разрешать внутренние противоре-
чия человека, совершать бросок вперед в отдаленное будущее, в ко-
тором человеку представляется возможным реализовать свои по-
требности, воплотить интересы. 

Поскольку романтическое являет собой вечную неудовлетво-
ренность конечным, сегодняшним, в функции прогноза оно, выводя 
к далекому будущему, вносит некий элемент новизны, снимает 
противоречие настоящего подлинно человеческой жаждой беско-
нечного. Более того, романтическое, существуя по сути дела без 
границ, прокручивая заманчивую ситуацию не в замкнутом круге, 
а по спирали, позволяет предвидеть и ожидать «выполнение» бу-
дущего, помогает предвосхитить и домыслить преображение мира, 
которое способно и на самом деле сбыться. Неопределенность бу-
дущего, таким образом, предстает в ожидании избытка желаемых, 



71 
 

но пока не осуществленных возможностей. По К. Ясперсу «осозна-
ние будущего» лежит в основе человеческого существования, по-
скольку мы, не зная будущего, участвуем в его реализации [30].  

Романтическое в прогностической функции направляет предска-
зания футурологов, существенно расширяя границы еще-не-бытия 
жаждой бесконечного обновления. Их дерзновенные мечтания спо-
собны внести некоторый элемент новизны, движения в настоящее, 
но могут и не исполниться, увести в пустоту. Ученые футурологи, 
размышляя об альтернативах развития, пытаются предвидеть шаг за 
шагом проекты исполнения желаемого и действительно возможного. 
И у них это неплохо получается. Информационные технологии, авто-
матизация производств, успехи генной инженерии и многое другое 
впечатляют масштабом спрогнозированности. 

Научный прогноз (обоснованное предвидение) и предсказание 
(пророчество) – разные формы реализации будущего, каждая из кото-
рых являющаяся проекцией прогностической функции романтическо-
го. Научный прогноз – неизбежность, он призван наметить предот-
вращение нежелательных последствий прогресса, выявить защитные 
средства, ослабляющие эти последствия. С середины XX века движе-
ние против  культа прогресса стало выступать предостережением 
о том, что может произойти, если не изменить естественный ход со-
бытий. Предотвращение нежелательных последствий путем выделе-
ния тревожащих тенденций развития проецирует надежду на потен-
циальную возможность изменить будущее. В этом предвидении из-
менение невыгодных перспектив на более желательные происходит 
при помощи предположения таких изменений,  условия которых еще 
не лежат на поверхности, но вселяют надежду избытком вымышлен-
ных возможностей. И в этом опережении суть прогностической 
функции романтического, с помощью которой человек имеет некую 
интенцию реализации будущего, не вызывающую сомнения.  

 



72 
 

В различных формах предсказаний и гаданий, издавна увлекаю-
щих человечество, романтическое является катализатором привлека-
тельности астрологии, поскольку взывает к глубокой человеческой по-
требности питать надежду на лучшее. Не сумев решить свои насущные 
проблемы самостоятельно, человек обращается к гаданиям, чтобы при 
недостатке внутренней убежденности опереться на мистическую пред-
определенность событий. Как верно подмечено И.А. Асеевой, все это 
свидетельствует об «интересе к будущему» и «дефиците достоверной 
информации» для осуществления прогнозов [31]. 

Таким образом, на наш взгляд, романтическое в прогностиче-
ской функции, обостряя метататическое мировосприятие [32], «при-
ходит на помощь», когда реализация желаний заглянуть «по ту сто-
рону» ограничивается законами материального мира и возможностя-
ми жаждущего человека.  

Романтическое в духовной реальности человека выполняет так-
же гуманистическую функцию. В желании совершенствования бытия 
и себя в нём до существа благородного и самодостаточного, человек, 
движимый романтическим, в опоре на свои духовные силы, аристо-
кратизм4 духа, культивирует человечность, сострадание, душевность. 
Романтическое в своей очеловечивающей функции расширяет грани-
цы свойств, принадлежащих только человеку как живому существу, 
выводя его на собственно человеческую сущность, делает человека 
самоцелью и самоценностью бытия, а не средством, декларирует его 
независимость и свободу выбора. 

Романтическое в гуманистической функции заявляет о себе по-
вышенным вниманием к субъективному, экзистенциальному миру 
человека. Эта мысль подтверждается общеизвестным тезисом о гума-

                                                            
4 «Аристос» - с греч. лучший, стремящийся к лучшему, более совершен-

ному. «Человек – это «аристос», существо неутолимо стремящееся к чему-то 
все большему, лучшему (к аристократизму,  понимаемому каждый по-своему 
в меру сил и возможностей), потому что его дух не отражает, а конструирует 
действительность». Цит. по: Меньчиков Г.П. Основы антропологии: традиции 
и новации. – Казань, 2006. – С. 62. 



73 
 

нистическом начале романтизма, которое проявилось в раскрепоще-
нии духа человека  и провозглашении личности мерилом всех вещей. 
С гуманистических позиций романтики рассматривали те или иные 
явления действительности, квалифицируя их как привлекательные по 
отношению к сущности и потребностям конкретной личности. С дру-
гой стороны, в своей гуманистической функции именно романтиче-
ское низводит те или иные обстоятельства жизни, не отвечающие 
критериям гуманности, противоречащие сущности человека в каче-
стве человека, как недостойные и непривлекательные.  

Гуманистическая функция романтического тесно связана с  функ-
цией эстетической, питающей идеалами прекрасного, возвышенного, 
иначе говоря, непрозаического. В этом плане  пафос романтического 
в провозглашении свободы и ценности личности, на наш взгляд, в луч-
шем своем выражении фактически равнозначен стремлению ко всему 
прекрасному и возвышенному, что есть в человеческом существе. «Ро-
мантическое – это прекрасное без границ, или прекрасное бесконеч-
ное…» [33], – тезис, тонко отражающий суть эстетической (наслажда-
ющей гармонией бытия) функции романтического, известен со времени 
культурно-исторической эпохи романтизма.  

В нравственной  функции романтическое проявляется наиболее 
ярко в ориентации человека на идеалы, осуществление которых тре-
бует  храбрости и благородства в выходе за пределы существующего 
и привычного. Образ Дон Кихота, ассоциирующийся с некоторым 
презрением к реальности, удачно характеризует мораль романтика, 
который без промедления встает на защиту идеалов, даже если при 
этом придется бороться с ветряными мельницами. Идеал как прооб-
раз действительности выражает высшую, совершенную цель челове-
ка, которую в полной мере достичь невозможно, поскольку он недо-
сягаем  в материальном мире, мире вещей. Тем не менее, романтиче-
ский идеал, детерминируя стремление к совершенству, выступает 
в качестве регулятора поступков человека и одновременно является 
критерием оценки их благородства.  



74 
 

Поскольку идеал представляет собой духовное образование 
в человеке, которое направленно на движение к чему-то вне себя, 
объективность существования, онтос романтического не вызывает 
сомнения; по меньшей мере, в части мечты об осуществлении этого 
идеала. В этой связи следует отметить, что романтическое в нрав-
ственной функции выводит человека на новый уровень, при котором 
наличное бытие и желаемое еще-не-бытие, представляя собой разные 
векторы, сосуществуют в  сознании человека одновременно, хотя 
и независимо друг от друга. Достаточно вспомнить так называемых 
диссидентов, чья преданность идеалам, ставящим общечеловеческие 
ценности выше морали правящего класса, вызывает безмерное ува-
жение и восхищение именно потому, что, зная о малой вероятности 
изменить в ближайшем будущем наличную действительность, не-
смотря на неприязнь и гонения, они сумели выстоять и не сломаться 
духовно. Нравственные принципы, которые не могли быть ими 
нарушены, поддерживались не иначе как романтической сущностью 
человека с опорой на общечеловеческие идеалы. Иначе, если бы ро-
мантическое покинуло их, с выдержкой у них, по-видимому, просто 
ничего бы не вышло.     

Преодоление наличного бытия невозможно при отсутствии ха-
ризматичного самовыражения личности, при котором романтическое 
в нравственной функции проецирует следование своим убеждениям 
вопреки и наперекор мнению большинства. Как по В. Франклу «Че-
ловек – это меньше всего продукт наследственности и окружении; 
человек в конечном счете сам решает за себя» [34]. Отсутствие кон-
формизма, свобода выбора, отстаивание своих нравственных роман-
тических идеалов – все это провозглашает человека духовным суще-
ством, принимающим решения самостоятельно. И в этом романтиче-
ское нравственное  начало человеческих существ (благородство) иг-
рает не последнюю роль, позволяя оторваться от рутинных стереоти-
пов поведения.        



75 
 

Романтическое, хотя внешне и не бывает «без грусти», по своей  
онтологической сути глубоко оптимистично, поскольку позволяет 
человеку питать надежды. Оптимистическая функция романтическо-
го полнее всего проявляется в ожидании человеком особых событий 
жизни, обусловленных не предначертанностью и неизбежностью, 
а скорее надеждой на свои сущностные силы и желанием воплощения 
замысла наперекор всем обстоятельствам жизни. Питать надежду че-
ловеку сложно без наличия романтического мирочувствования и са-
мочувствования, а их наличие, в свою очередь, предполагает оптими-
стическое отношение к жизни. В этом смысле понятия «романтиче-
ское» и «оптимистическое» почти синонимичны, поскольку эмоцио-
нальная заразительность и энергия выражения мирочувствования по-
могают  человеку выбрать свою «линию жизни», позволяющую найти 
точку опоры в себе самом. В этой связи  вспоминаются слова 
В. Франкла, неоднократно цитирующего Ф. Ницше: «У кого есть За-
чем жить, может вынести почти любое Как» [35]. 

Конструктивные функции не исчерпывают всего спектра влия-
ния романтического на бытие, «романтика» со знаком минус «томит 
душу» человека не в меньшей мере, поскольку фантазии человека не 
имеют предела и порождаются   либо желанием добра, либо, из-за не-
терпеливости или невозможности его воплощения, желанием зла. 
При этом объективным всеобщим критерием добра и зла является со-
отношение жизни и/или смерти и отсюда интенции к биофилии и/или 
некрофилии. Как справедливо полагает Э. Фромм добро – есть «все  
то, что служит жизни; зло – все то, что служит смерти» [36]. 
И поскольку человек – «максимально креативное существо, этим ве-
лик и крайне опасен» [37], то, наряду с конструктивными функциями, 
романтическое в определенных условиях может вольно или невольно 
выполнять и деструктивные функции.  

 Антигуманная функция романтического в крайней своей форме 
выражается в виде агрессии, отрицании жизни, саморазрушения. Она 
ярко прослеживается в случае некрофилии А. Гитлера, который тоже 
был «романтиком». Эта деструктивная «романтика», не осталась 



76 
 

в мечтах, была претворена в жизнь вопреки элементарному гуманиз-
му. На это имелись свои «романтические причины». По мнению 
Э. Фромма, признание Гитлером своей исключительности (нарцис-
сизм), при всей реальной юношеской посредственности, привело его 
к увлеченной игре жизнями людей, которые были для него лишь без-
душными инструментами. Воплощая свои фантазии в жизнь и «пере-
делывая реальность», Гитлер-«романтик» культивировал чистоту 
нации и уничтожал народы. Шаг за шагом Э. Фромм показывает, что 
стремление к разрушению было местью, ненавистью к жизни нарцис-
са, неудачника, молодым «мечтам» которого стать художником не 
суждено было сбыться. Романтические иллюзии и «идеалы» породи-
ли раздвоение личности, метавшейся между своими фантазиями и ре-
альностью. Недостаток реализма выразился у Гитлера в том, что «мир 
фантазии был для него более реальным, чем сама реальность» [38].  

Антигуманная функция романтического может выразиться 
в нарушении чувства реальности и вере в фальшивые идеалы. Массы 
людей, ослепленные пропагандой идеалов фашизма, верили своему 
кумиру, подготовившему почву стадной мечте. Выражая как лич-
ностное бытие духа (в характере отдельного человека), так и эпо-
хальное (в характере исторической ситуации), романтическое в анти-
гуманной функции способно довести человека до истерии и агрессии.  

Как показывают факты, в своем возбужденном состоянии ро-
мантическое начало, превращаясь в мощную деструктивную энергию 
духа человека, приводит к фашизму, экстремизму, терроризму. Ме-
тафизический терроризм – пугающее проявление антигуманной 
функции романтического. Масштаб его действия заставляет сегодня 
задуматься о запредельном отклонении части людей от здравого 
смысла5. «Романтический процесс» здесь состоит в том, что происхо-
                                                            

5  См.:подр.: Будницкий О.В. Терроризм глазами историка. Идеология 
терроризма // Вопросы философии. – 2004. – №4. – С. 13-15; Гусейнов А.А. 198 
методов ненасильственных действий / А. А. Гусейнов // Философские науки. – 
1991. – №12. – С. 33-40; Копылов Г.Г. Люди ли люди? // Философские науки. – 
2002. – №1. – С. 141; Уткин А.И. Богатые и бедные //Философские науки. – 
2001. – №1. – С. 26-30.  



77 
 

дит выход во вне-себя, увлекающий тем, что «в представлении про-
исходит вроде что-то великое, но трансцендированное в сторону от 
жизни и даже против жизни» [39].  

Направленная против жизни агрессия, крайняя степень деструк-
тивной активности, фанатичная вера в свою избранность окружены 
ореолом романтического самопожертвования и борьбы за идеалы во 
благо человечества. На самом же деле «благие» намерения направле-
ны на устрашение и моральное подавление личности и уничтожение 
стабильности в обществе, а идея иллюзорного тотального обновления 
всего лишь попытка выдать желаемое за действительное на метафи-
зическом уровне.  

В утопической функции романтическое помогает, казалось бы, 
конструировать образ идеального мира, пока только мыслимого и не-
реализованного. Прорыв в мир желанной свободы из мира жестокой 
необходимости дает человеку возможность трансценденции, выхода 
за пределы реального мира. Романтические мечтания о далеком и аб-
солютно прекрасном мире вдохновляют человека на поиск возможно-
сти их осуществления. Однако при этом субъективное, индивидуаль-
ное в духе человека, не очерченное культурой, объективными грани-
цами макросреды и микросреды, работает таким образом, что спо-
собно порождать  разнообразные утопии. О существовании утопий 
в философии, например, размышляет А.А. Гусейнов [40], определяя, 
что она становится утопией для культуры тогда, когда «философы 
формулируют основоположения своих учений, систем». Такой взгляд 
на формирование философских идей правомерен, поскольку отражает 
общую тенденцию мыслителей всех времён ставить перед собой 
сверхцели, решать сверхзадачи. Цитируя Гегеля в том, что филосо-
фия вырастает из противоречия между внутренним стремлением 
и внешней действительностью, учёный приходит к выводу, что фило-
софия конструирует «некое идеальное царство» и «способ существо-
вания в нём» [41]. Таким образом, отправным звеном утопии является 
недовольство миром и надежда на его изменение как «исправление».  



78 
 

Как возможный вариант осуществления реальности утопия 
в своей основе имеет двоякую природу. С одной стороны, она интен-
ционально позитивна, поскольку неистребимое желание человека ви-
деть идеал осуществленным стимулирует замысел романтической 
надеждой. А «желание» как детерминация – оказывается на самом 
деле серьезная вещь [42]. С другой – неудачные замыслы, просчеты 
неминуемо ведут к разочарованию, неуверенности и негативной 
оценке утопических иллюзий. В виде никак неосуществленной кон-
струкции утопия исчезает, свидетельствуя о своей несостоятельности.  

По отношению к определенному времени утопии могут быть ре-
троспективными и проективными. Ретроспективная утопия направле-
на на желание возврата «идеального» общества прошлого. Проектив-
ная утопия, наоборот, пророчески обращена к конструированию но-
вого, «совершенного» общества, вместо «хорошего общества» [43]. 
И в том и в другом варианте утопическая функция романтического 
порождает трансцендентный характер восприятия модели мира, при 
котором идеальное общество может быть сконструировано силой че-
ловеческого разума и воображения. Таким образом, любой вид уто-
пии «объективно дезориентирует человека, отдаляя от жизни» [44], 
часто приводя не идеальному обществу, а к полной его противопо-
ложности. Достаточно вспомнить гитлеровский фашизм и сталинский 
коммунизм, являющиеся страшным примером реализации социаль-
ных утопий. 

Наряду с утопией непродуктивность романтического ярко вы-
ражена  в существовании химер, обладающих природой несбыточной 
романтической мечты. Изначальная неосуществимость химеры не 
мешает ей прочно укорениться в человеческом мышлении, поскольку 
она своей основой имеет не материальную, а психическую архетипи-
ческую реальность, «принадлежащую так называемой «первофанта-
зии» [45], которая наследуется генетически.  

 



79 
 

Консервативная функция романтического может проявиться 
в  воспевании и идеализации всего жизнеспособного в прошлом, как 
бы возвращая человеку иллюзорный «утраченный рай». В истории 
немало тому примеров. Человечество довольно часто смотрит себе 
вслед, прошлое не отпускает человека, достаточно вспомнить воспе-
вание красоты античного тела,  интерес романтиков к средневековью 
и интерпретацию Возрождения как «золотого века» духовной культу-
ры. Ничего удивительного в том нет, поскольку стремление ко всему 
прекрасному, таинственному и бесконечному в бытии свойственно 
природе человека. Однако при постоянном и неразборчивом недо-
вольстве существующей реальностью, романтическое убегание 
в прошлое бессмысленно с точки зрения возможностей прогресса, не 
терпящего застоя и неподвижности.  

Более того, в ситуации, когда романтическое начинает  подвер-
гать негативной оценке реальность бытия, тосковать по былому, 
на наш взгляд без всякой дифференциации жизнеспособного и архаи-
ческого, появляются различные социальные течения, которые никак 
нельзя назвать безобидными. Взять, к примеру, традиционалистов. 
Именно романтическое в консервативной функции привело к возник-
новению традиционалистского движения, питающего симпатию ко 
всему архаическому в традициях прошлого, будь то феодальные по-
рядки, мистический фашизм или эзотерические учения. Идеология 
традиционалистов, увы, тоже по-своему романтична, поскольку пред-
ставляет собой критику современного мира. Однако, как «разновид-
ность романтизма» [46], традиционализм архаичен, а по своей приро-
де агрессивен.   

Деструктивность  мистико-умозрительной функции романтиче-
ского можно наблюдать в попытке человека выйти за пределы мира. 
На мистическую основу романтического миросозерцания неодно-
кратно указывал В. Жирмунский, называя романтизм мистическим 
чувством, сопровождаемым «верой в реальность предмета этого чув-
ства» [47]. Категории людей с романтически-мистическим складом 



80 
 

психики не нужна эта посюсторонняя реальность, поскольку она под-
час действительно не романтична. Неумение жить в реальном мире 
влечет их в запределье, в котором  проявление некоторой таинствен-
ной силы компенсирует жажду непостижимого и бесконечного. 
Именно к этим метафизическим потребностям  души человека взы-
вают различного рода маги и колдуны, владеющие игрой на «роман-
тических струнах» человеческой души. Парапсихологи, астрологи 
и представители оккультных псевдонаук свои необоснованные,  а за-
частую, просто умозрительные предположения выдают за единствен-
но истинные. Деструктивность отвлеченных умозаключений такого 
рода  «романтиков» страшнее выводов любой лженауки, поскольку, 
массово обрушиваясь на общество, мистическая романтика способна 
изменить сознание людей, лишить его прочной опоры.  

Резюме. Итак, рассматривая романтическое в комплексе духов-
но-душевно-психических состояний человека, в целостном единстве 
его внутреннего бытия, мы считаем, что оно дано человеку как 
«врожденный», a priori генетически наследуемый феномен. Увлекая 
человека за пределы существующего и заданного, романтическое 
может раскрываться множеством своих граней, как позитивных, так 
и негативных. 

Выводы по  главе 
1. Как показало исследование, романтическое, являясь откры-

той, незамкнутой структурой, труднообъяснимо без взаимосвязи 
с самостоятельными линиями активности человека в виде романтики, 
фантазии, мечты, воображения. Они концентрируют в себе внутрен-
нюю форму романтического. Не являясь ничем из них конкретно, ро-
мантическое, тем не менее, становится связующим звеном, обеспечи-
вающим спонтанность, неравновесность проявлений внутреннего бы-
тия человека, его вечного порыва в бесконечность. 

2. Влияя на все бытие человека, сущность романтического реа-
лизуется через функции. К конструктивным функциям следует отне-
сти: компенсаторную, охранительную, критическую, прогностически-



81 
 

новационную, гуманистическую, эстетическую, нравственную, опти-
мистическую. К деструктивным: антигуманную; утопическую; кон-
сервативную; мистико-умозрительную. 

 
 

ПРИМЕЧАНИЯ  
1. Уланд Л. О романтическом // Литературные манифесты западноевро-

пейских романтиков. – М., 1980. – С. 160. 
2. См.: Михайлов А. В. Языки культуры. – М., 1997. – С. 55-56. 
3. См. подр.: Меньчиков Г. П. Основы антропологии: традиции и новации. – 

Казань, 2006. – С. 223-224. 
4. Белинский В.Г. Собрание сочинений. Т.3. – М., 1948. – С. 217. 
5. Герцен А.И. Дилетанты-романтики // Собрание сочинений в 8 томах. 

Т.2. – М., 1975. – С. 34. 
6. См.: Волков И.Ф. Романтизм как творческий метод // Проблемы роман-

тизма. – Вып. 2. – М., 1971. – С. 62; Дмитриев А.С. Теория западно-
европейского романтизма // Литературные манифесты западно-европейских 
романтиков. – М., 1980. – С. 5-6; Поспелов Г.Н. Проблемы исторического раз-
вития литературы. – М., 1972. – С. 115-118. 

7. Федотова В.Г. Духовное и душевное // Человек и духовность. – Рига, 
1990.  – С. 16. 

8. См.: Там же. – С. 16-18. 
9. Конев В.А. Онтологические особенности мира человека. – Самара, 

2003. – С. 39. 
10. Меньчиков Г.П. Духовная реальность человека. – Казань, 1999. – 

С. 301. 
11. Головин С.Ю. Словарь практического психолога. – Минск, 2007. – 

975 с. 
12. Писарев Д.И. Промахи незрелой мысли // Литературная критика в 3-х 

томах, Т. 2. Статьи 1864-1865 гг. – Л., 1981.  – С. 177. 
13. Мегрон Л. Романтизм и нравы. – М., 1914. – С. 43. 
14. Меньчиков Г.П. Неосознаваемое как ценность духовной культуры че-

ловека. – Казань, 2006. – С. 222. 
15. Розет И.М. Психология фантазии. – Минск, 1988. – С. 14. 
16. Рубинштейн С.Л. Основы общей психологии. – СПб., 2007. – С. 301. 



82 
 

17. Меньчиков Г.П. Основы антропологии: традиции и новации. – Казань, 
2006. – С. 189. 

18. См.: Мегрон Л. Указ. соч. – С. 19. 
19. Рубинштейн С.Л. Указ. соч. – С. 308. 
 

*** 
20. Вилюнас В.  Психология эмоций. – СПб., 2004. – С. 310. 
21. См. подр.: Афонин Г.И. Туризм: социокультурный контекст. – Казань, 

2007. – С. 15-16. 
22. См.: Меньчиков Г.П. Духовная реальность человека. – Казань, 1999. – 

С. 137. 
23. Там же. 
24. См.: Труфанова Е.О. Человек в лабиринте идентичностей // Вопросы 

философии. – 2010. – № 2. – С. 16. 
25. См.: Носов Н.А. Словарь виртуальных терминов. – М., 2000. – С. 15-17; 

Асадуллин Э.Ф. Виртуальный подход в истории.  – М., 2003. – С. 17- 20.    
26. Асадуллин Э.Ф. Указ. соч. – С. 22. 
27. Фейербах Л. Критика религии // Антология мировой философии в 4 то-

мах. Т. 3. – М., 1970. – С. 454-455. 
28. Меньчиков Г.П. Указ. соч. – С. 133. 
29. Луначарский А.В. Романтика // В мире музыки.  – М.: Советский ком-

позитор, 1958. – С. 357. 
30. См.: Ясперс К. Смысл и назначение истории. – М., 1994. – С. 155. 
31. См.: Асеева И.А. Рациональные и иррациональные аспекты обыденно-

го предвосхищения будущего // Филос. науки. – 2004. - № 9. – С. 42. 
32. См.: Лебедев С.А. Уровни научного познания // Вопросы философии. – 

2010. – №1. – С. 70-74. 
33. Поль Ж. Приготовительная школа эстетики. – М., 1981. – С. 115. 
34. Франкл В. Человек в поисках смысла. – М., 1990. – С. 109.  
35. Франкл В. Указ. соч. – С.150. 
36. Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. – М., 1998. – С. 316. 
37. Меньчиков Г.П. Духовная реальность человека. – Казань, 1999. – С. 133. 
38. См.: Фромм Э. Указ. соч. – С. 563. 
39. Меньчиков Г.П. Основы антропологии: традиции и новации. – Казань, 

2006. – С. 138. 
40. Гусейнов А.А. Философия как утопия для культуры // Вопросы фило-

софии. – 2009. – №1. – С. 12. 



83 
 

41. Там же. – С. 13. 
42. См.: Мальцева  А.П. Желание как философско-методологическая про-

блема // Вопросы философии. – 2006. – №5. – С. 61-79; Кудашова Ю.Б., Шату-
нова Т.М. Желание как источник идентификации? // Новые методы в решении 
фундаментальных проблем социальной философии: синергийная антропология. 
– Казань: Познание, 2009. – С. 321-323. 

43. См.: Федотова В.Г. Хорошее общество. – М., 2005. – 544 с. 
44. Меньчиков Г.П. Духовная реальность человека. – Казань, 1999. – С. 70. 
45. Цит. по: Ильин И.П. Постмодернизм от истоков до конца столетия: 

эволюция научного мифа. – М., 1998. – С. 5. 
46. См.: Фрумкин К. Романтики в броне и шипах // Свободная мысль – 

XXI. – 2002. – № 6. – С. 18-29. 
47. См.: Жирмунский В. Немецкий романтизм и современная мистика. – 

СПб., 1996. – С. 144. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



84 
 

ГЛАВА III. ЭКСПЛИКАЦИЯ ИНТЕНЦИЙ  
РОМАНТИЧЕСКОГО 

   
Романтическое в научном и художественном творчестве 
Поскольку проявление романтического многообразно, рассмот-

рим его интенции на примере творческого процесса в науке и искус-
стве. Творчество – экзистенциальная потребность человека, которую 
Платон, Б. Спиноза, Г. Гегель, Ф. Шеллинг, З. Фрейд, Ч. Ломброзо, 
Э. Фромм, А. Бергсон, Н. Бердяев и многие другие пытались понять 
и объяснить как проблему трансцендентную. Хотя понимание твор-
ческой сути человека возникло давно, философия до сегодняшних 
дней не выработала единую концепцию человека как творческого 
существа. А. Бергсон, к примеру, сводил тайну творческого начала 
личности к понятию «жизненного порыва», который в самом широ-
ком смысле управляет всеми психическими процессами человека [1]. 
Невозможность реализации творческой интенции приводит человека 
к внутренней или внешней деструктивности. Следуя Э. Фромму, 
важно отметить, что «возникает тяготение к разрушению» [2].  

По мнению современных ученых, в частности Р.Г. Нугманова, 
творчество – величайший дар человека, «возможность коррекции 
личностных напряжений», в нём снимаются даже психические про-
блемы, в частности невротические состояния [3]. Считая творчество 
сложным процессом,  в котором участвуют сознание, неосознаваемое  
и душа человека, Г.П. Меньчиков определяет его как «игру духа с са-
мим собой» [4]. Романтическое в духе человека играет далеко не по-
следнюю роль, особенно в механизме творческого процесса. Более 
того, романтическое как общение с трансцендентным, по нашему 
предположению, детерминирует активность и различные стороны 
творческого потенциала человека. 

Творчество (креативность) «это особого рода мыследеятельность, 
связанная, прежде всего, с проявлением буйства жизненных сил;  твор-
чество связано также с невозможностью человеческого существа жить 



85 
 

в «готовом мире», с необходимостью и возможностью  выхода за пре-
делы известного бытия в еще неведомое, с открытием нового  и изоб-
ретением нового как небывшего и невозможного в самом мире» [5]. 
Поскольку человек домысливает неполноту бытия и даже конструирует 
его на свой лад, то открытие и изобретение небывшего становится воз-
можным благодаря желанию воплотить мечты и идеи в реальной жиз-
ни. Иначе говоря, творчество невозможно вне романтического. 

Наука и искусство – важные части единой метасистемы, называ-
емой духовной культурой. В каждой из них свои законы, свой арсе-
нал средств достижения цели. Но в то же время в основе творческого 
процесса ученого и художника лежит желание создать что-то новое, 
еще несуществовавшее и, желательно, конструктивное. Традицион-
ное противопоставление научного и художественного творчества, 
на наш взгляд, несколько надуманно. Его корни лежат в часто встре-
чающемся мнении о противовесе интуитивного метода в искусстве – 
дискурсивному в науке. И дело тут не в существующих тенденциях 
различных суждений  о механизме творчества, а в чувстве меры 
в обосновании функций сознания и неосознаваемого, которые между 
собой не отделены стеной и даже сообщаются. Романтическое скорее 
всего объединяет научное и художественное творчество. Но вот в ка-
ком соотношении романтическое человека проявляет себя и детерми-
национно «работает» в них, попытаемся выяснить. 

Когда речь заходит о существовании романтического в научном 
творчестве, поначалу может показаться, что эти два явления не имеют 
точек соприкосновения, как непересекающиеся параллельные линии. 
Авторитет науки во все времена очень высок, поскольку каждый че-
ловек в своей жизни, так или иначе, сталкивается с её достижениями. 
Колоссальный прирост знания, произошедший за последнее столетие 
во всех областях культуры, дает человеку шанс открытия новых бес-
конечных горизонтов.  

 



86 
 

Ученым в постижении истины движет знание, логика и точный 
расчет. На каждом новом витке он выдвигает гипотезы, прозревая через 
сомнения благодаря сопоставлению фактов, желанию и возможности 
решения проблемы. Факты и еще раз факты, проверенные и подтвер-
жденные многочисленными опытами и результатами исследований. 
Наука на том и стоит, в ней объективность неизмеримо выше субъек-
тивности. Эта точка зрения не вызывает сомнений, поскольку наука, 
ориентируясь на потребности жизни, отвечает точными, конкретными 
утверждениями, устанавливая различие между истиной и ложными 
суждениями. В гносеологическом плане так и есть – новое знание, его 
приращение происходит постепенно. Тем не менее, по точному замеча-
нию В. Лекторского [6], «на определенном этапе любого научного ис-
следования невозможно избежать субъективности. Однако от этого ис-
следование не становится менее научным». 

В научном творчестве присутствует определенное состояние 
взлета, та самая свобода человеческого духа, при которой внутренний 
дискомфорт человека, ищущего, но не находящего, покой, можно 
назвать романтическим чувствованием мироздания. Тейяр де Шарден 
считал, что наука, вообще говоря, «возникла под внешней видимостью 
излишества, фантазии. Избыток внутренней активности над матери-
альными потребностями жизни. Любопытство мечтателей и празд-
ных» [7]. На наш взгляд, достаточно смелое толкование возникнове-
ния науки, трактующее научное творчество, как занятие не совсем се-
рьезное. Дело в том, что наука по своей сути призвана быть объектив-
ной, рассеивать иллюзии и прочно стоять на своих позициях. Но, все 
же, в основе научных гипотез, выдвигаемых учеными, есть место ро-
мантическому в виде присутствия элемента чего-то не бывшего, 
не доказанного, но желаемо-предполагаемого. Фаза романтического 
в научном творчестве присутствует на уровне прогноза-предвидения, 
интуитивного предчувствия. Сам процесс появления гипотез подчиня-
ется не только и не столько сознанию, способному отвергнуть предпо-
ложение в момент зарождения. К возникновению идей приводит 



87 
 

неосознаваемое в виде интуиции, фантазии, прозрения. И это хорошо, 
поскольку в науке много ограничений, и возникает необходимость 
предложить больше вариантов, для того, чтобы какой-то один оказался 
верным. На этапе постановки проблемы необходим некоторый избы-
ток предположений, гипотез, но переоценивать их значение не следу-
ет, поскольку в процессе эксперимента они могут быть отвергнуты как 
недостоверные. В противном случае наука, сраженная субъективиз-
мом, перестала бы существовать как наука. 

Что думают  о специфике действия романтического в науке сами 
ученые? Хотя чаще всего они называют романтическое «возможно-
стью фантазии».  На вопрос о прогнозе достижений  науки XXI века 
академик Ж. Алферов отвечает, что фантастика прерогатива писате-
лей, таких как Жюль Верн, ученые же «связаны неким грузом знаний, 
и очень трудно свободно фантазировать» [8]. Научный прогноз как 
предвидение заключается в выведении того, что может сбыться, 
а может и не сбыться в скрытой туманом перспективе. И поскольку 
ученые исследуют только то, что обладает реальностью, в своих от-
кровениях они не спешат признать предвидение будущих открытий 
и даже стремление к их предвидению. Ж. Алферов в подтверждение 
серьезности, фундаментальности науки и, в тоже время, осторожно-
сти в отношении проявлений романтического в ней приводит шутку. 
А. Энштейн на вопрос о том, каким образом делаются великие от-
крытия, отвечает: «Очень просто! Все знают, что нечто сделать не-
возможно, но обязательно находится один человек, который этого не 
знает. Вот он и делает это открытие» [9]. В этой шутке доля правды 
есть в том, что в науке отход от общепринятых норм и догм может 
привести к совершенно неожиданной ситуации, при которой стрем-
ление выйти за горизонт уже существующего, заданного, приводит 
к нестандартным решениям. И, как правило, в научном творчестве 
много вещей, необъяснимых с позиций лишь прагматического подхо-
да. По нашему мнению, прогнозирует новое в науке в форме предпо-
ложений некоторых возможностей в виде «забегания» вперед все же 



88 
 

романтическое начало ученого. Если ученый не обладал бы желанием 
изобрести космический корабль, мир лишился бы многих научных 
открытий, поскольку представление ожидаемого результата до его 
реализации формирует образ никогда еще не существовавшего в реа-
лиях возможного.  

Ученый-геофизик Александр Городницкий считает даже, что 
физику в научной деятельности необходимо больше воображения 
и фантазии чем поэту. «В науке лучше работать под заведомо непра-
вильную модель, чем вообще под никакую, – формулирует ученый 
свою научную концепцию. – Если модель будет опрокинута фактами 
или экспериментами, то взамен он сможет выдвинуть другую. А если 
он неизвестно для чего, просто так складывает в копилку и описывает 
факты, то он – не ученый, в результате получается телефонная книга» 
[10]. Фантазия и доля романтизма ученого служит стимулом и моти-
вом в преодолении стереотипов, помогает создавать новое и двигать 
науку вперед. Такая фантазия «не покидает земной почвы, подходит 
с меркой к вещам, которые преднаходятся, предчувствуются и лишь 
доконструируются творческой силой духа человека» [11].            

Для ученого почти трагедия, когда не подтверждается гипотеза. 
По этой причине в своих «догадках» он очень осторожен. Однако как 
точно заметил Е.Л. Фейнберг: «Иногда осторожность оказывается 
чрезмерной. Известны случаи (например, в физике, в том числе тео-
ретической), когда ученый, сделавший достаточно много и славя-
щийся своей квалификацией, эрудицией, трудолюбием, строгостью 
результатов, все же в целом создает меньше, чем можно было от него 
ожидать, именно потому, что избегает «рискованных фантазий» или 
попросту ограничивает использование интуиции» [12]. 

В научном творчестве по определению не может быть так или 
иначе неподготовленных чудес – романтическое ученого не имеет 
ничего общего с пустыми фантазиями мечтателей. Где здесь водораз-
дел? Наука выдвигает рациональные доказательства, а лженаука вме-
сто них – «учения», утопические теории. В отличие  от мечтателя, 



89 
 

у которого мечта всегда остается мечтой и не может воплотиться 
в реальность, ученого можно назвать действующим романтиком, он 
скорее открывает реальность. Его романтическое помогает ему в от-
крытии нового, всегда подчиненного научной истине. Как точно за-
метил Н.В. Гончаренко: «Среди великих ученых, пожалуй, больше 
романтиков по строю души и мышления, чем среди рядовых, но в ла-
боратории они обычно реалисты» [13]. Иначе чрезмерное увлечение 
фантазиями может привести ученого к ошибочному и даже лженауч-
ному результату. Подлинная наука не пропускает ничего абстрактно-
го-желаемого, оторванного от конкретного опыта.  

Рассматривая субъектно-личностные детерминанты научного 
творчества, такие как воображение, фантазия, интуиция, В.А. Яко-
влев  пишет  о том, насколько «актуально их изучение в качестве спо-
собностей субъекта к творческой деятельности и  механизмов станов-
ления нового в науке» [14]. Трудно не согласиться с автором в том, 
что структура любой творческой деятельности, и наука – не исключе-
ние, проходит по линии «воображаемое – реальное». Более того, уче-
ный, если он лишен воображения, фантазии, в лучшем случае спосо-
бен быть неплохим администратором. Для настоящих открытий на 
ниве науки романтическое просто необходимо в качестве генератора 
идей, стремления к истине, желания чего-либо более совершенного. 
Оно способно порождать в научном творчестве потенциально 
непредвиденное, незаданное, пока невыразимое, нечто такое, чего не 
видят другие. 

В художественном творчестве проблема самовыражения челове-
ческого существа стоит не менее остро, поскольку в искусстве не 
столько открывается, сколько конструируется другой, параллельный 
действительной жизни мир. В нём актуализируется романтическое ми-
роощущение художника, которое посредством неограниченной фанта-
зии выводит за пределы реальности в другое бытие. Процессом созда-
ния художником произведений искусства, участия в нём романтическо-
го  интересовался еще Г. Гегель. «Мы должны коснуться этого аспекта 



90 
 

лишь для того, чтобы установить, что он должен быть исключен из кру-
га философского рассмотрения или, что относительно него можно вы-
двинуть лишь немногие общие положения. Несмотря на это, часто ста-
вят вопрос, откуда берет художник эту способность задумать и выпол-
нить художественное произведение, каким образом он это делает» [15]. 
Сложность ответа на данный вопрос заключена в том, что процесс ху-
дожественного творчества сложен, во многом непонятен не только са-
мому художнику, но и его коллеге по творчеству – ученому. Причина 
здесь видимо в том, что творческий процесс происходит при участии 
сознания, неосознаваемого и души  человека.   

Ф. Шеллинг систематизировал концепцию художественного 
творчества, в которой утверждает, что произведение искусства воз-
никает из потребности выразить внутренние противоречия художни-
ка. «Только искусству дано умиротворять наши безмерные порывы 
и разрешать в нас последнее, самое глубокое противоречие» [16]. Ос-
новное противоречие философ видит между сознательным и бессо-
знательным художника. По мнению Ф. Шеллинга «в искусстве не все 
совершается сознательно, с сознательной деятельностью должна со-
четаться бессознательная сила, и только полное единение и взаимо-
проникновение обеих создают наивысшее в искусстве» [17]. Худож-
ник творит больше по наитию, природа словно оберегает его от чрез-
мерно сознаваемой  дозы разума, способной помешать органичному 
исходу творческого процесса. 

С позиций внутренних противоречий психики рассматривал ху-
дожественное творчество и З. Фрейд. В психоаналитических объяс-
нениях творчества в искусстве он указывал на огромную роль вытес-
ненной в подсознание детской потребности в игре. В его понимании 
игра противоположна действительности [18]. Повзрослев, человек 
перестает играть, но потребность остается. Он, не находя этого удо-
вольствия в действительности, заменяет игру фантазиями. Так 
и в творчестве, художник реализует свои желания, которые в дей-
ствительной жизни не смогли осуществиться. Уравнивая художника 



91 
 

с «грезовидцем», Фрейд объясняет, что «сильное живое переживание 
пробуждает в художнике воспоминание о раннем, чаще всего, отно-
сящемся к детству переживании, истоку нынешнего желания» [19]. 
Это желание художник и осуществляет в своём произведении. Таким 
образом, следуя Фрейду, можно говорить о том, что в художествен-
ном творчестве романтическое желание художника освободится от 
реальности в мир вымышленный, мир желаемый реализует вечную 
потребность в игре.  

Искусство как продукт художественного творчества – феномен 
удивительный, который переводит человеческое существование 
в космическое измерение. В функции трансляции и транцендирова-
ния комбинаторно-игровых мыследвижений, искусство рефлексирует 
к воображаемым душевным волнениям, не обнаруживая при этом 
скрытых творческих потенций. Обладая способностью мечтать, в ху-
дожественном творчестве художник, выходя за рамки существующе-
го, околдовывает ещё и самого себя. Искусственно создавая опреде-
ленные конструкции, художник скорее конструирует другую воз-
можную реальность, которая по сравнению с подлинной реальностью 
переживается, как реализуемая романтическая потребность бегства от 
настоящего. Создавая вполне вероятностный мир, художник не пре-
тендует на признание своих творений за действительность. В своем 
творении он превращается в актера, проигрывающего на сцене свою 
роль в воображаемом мире, как подлинно существующую. Таким 
способом фантазия художника, обладая неисчерпаемым потенциалом 
неосознаваемого, создает феномены, воплощенные в реальности 
культуры. Фантазия художника представляет собой проявление ро-
мантического в духе человека, при котором вымысел и парадокс при-
обретают статус возможной действительности. Более того, по утвер-
ждению О. Юречко «художник в области фантазии реализует мечты, 
замыслы, желания, стремления, противоречащие реальной действи-
тельности» [20]. 



92 
 

Творческая фантазия и воображение позволяют художнику 
мыслить метафорически, разрушая привычные ассоциации, играя об-
разами. В этом мнении мы не одиноки. Философ итальянской школы 
Д. Джентиле рассматривает способность художника преодолеть че-
ловеческое, то есть видеть мир не таким, каким он является на самом 
деле. Сущность искусства, по его мнению,  находится именно в пози-
ции субъекта, при которой «воображение, фантазия (или как еще ни 
называли, или, ни захотели бы назвать эту наивную форму духа), 
предстает перед философом как вечная и вечно повторяющаяся и по-
этому имманентная жизни духа форма» [21]. 

Искусство, в отличие от науки, пользуется образным языком 
звуков, движений, слов и красок, непереводимым на обыденный 
язык. Нельзя понять произведение искусства, подчиняя его только 
логике, поскольку в нём правит больше романтическая субъектив-
ность в виде чувств автора. Искусство, рождение которого таится 
в глубоких потребностях души, дает возможность человеку через ис-
кусственность уходить от неудовлетворяющей действительности 
в мир иллюзий и грёз. Искусство не являет собой подобие реальной 
жизни, оно не копирование. В нём становится возможным иллюзор-
ное конструирование посредством фантазии и игры воображения. Это 
очень точно подмечает В. Вундт, называя фантазию творческой спо-
собностью души, которая способна создать что-то новое, что «не мо-
жет быть сведено ни каким определенным пережитым впечатлениям» 
[22]. Возникновение произведений искусства посредством игры фан-
тазии, желания, продолжает мысль о свободе художника от реальных 
противоречий действительности, которые снимаются романтической 
игрой духа.  

В отличие от научного творчества художественное – более спон-
танно и импровизационно в своей сути. И это, видимо, не случайно, по-
скольку в художественном творчестве романтические потенции реали-
зуются в образном создании мира, синтезирующем в себе черты объек-
тивного и субъективного, реального и нереального, общего и индиви-



93 
 

дуального, индивидуального и интимного. Выбор среди множества 
возможностей позволяет интерпретировать художественное творчество 
как неограниченную по возможностям импровизацию. 

Мгновение спонтанного, иррационального творческого акта 
можно наблюдать в музыкальном творчестве, когда композитор, «на 
ходу» импровизируя, творит художественный образ. Свобода творче-
ского мышления, постоянный поиск идей, потребность в самовыра-
жении позволяют ему реализовать свои фантазии за инструментом, 
сочинять музыку  «здесь и сейчас». К сожалению, импровизационный 
стиль мышления характерен не для всех музыкантов. Академическое 
искусство больше акцентируется на интерпретации уже созданного, 
ставшего реальным музыкального материала. Между тем, давно из-
вестно, что музыкант-исполнитель, владеющий навыками импрови-
зации, в интерпретации музыкальных тем не ограничен в выборе 
осуществления скрытых, но потенциально  возможных, сиюминут-
ных музыкальных потоков. И поскольку «художественное произве-
дение рождается под мощным воздействием избыточно генерируе-
мых воображением художника проектов целого» [23], единовремен-
ное рождение музыки позволяет ещё не существовавшему материалу 
неповторимо проявиться в эмоциональной разрядке за инструментом. 

Интересна и противоположная точка зрения на возникновение 
произведений искусства, согласно которой чувства, фантазии художни-
ка не столь важны. Это утверждение  соответствует мнению  о прояв-
лении в художественном творчестве того, что уже существует и непо-
нятно откуда транслируется. «Первое, что должно быть в наличии, что-
бы возникло произведение искусства, – не нечто, преднаходящееся 
в художнике, – объясняет Х. Зедльмаер,  но что-то, …. что «мерещится» 
ему как предметное, но пока еще совершенно неразделенное» [24]. 
В этой теории художнику предписана роль транслятора чужих идей, 
робота, выполняющего предписания «Свыше». А навязанное художни-
ку извне творение есть не что иное, как улавливание уже чего-то суще-
ствующего, совершенно независимого от его желания. 



94 
 

И всё же, считая художника, прежде всего, творческой едини-
цей, наверное, более правильным будет видеть в нём наличие особых 
черт вечной музыки в душе, конструирующей, в том числе, идеаль-
ный образ иллюзорно-вымышленного мира, но посюстороннего, 
только «улучшенного» мира. В метафорическом осознании мира, ка-
ким является искусство, художник, преодолевая здесь-бытие, возме-
щает его незавершенность субъективно-романтическим видением. 
И поскольку хаосоподобное и непрерывное бурление мысли постоян-
но заявляет о себе, в своих фантазиях художник способен на значи-
тельный «отлет» от действительности. Как точно подмечено 
И.А. Гончаровым «пособием художника всегда будет фантазия, а це-
лью его, хотя и несознательною,…стремление к усовершенствованию 
наблюдаемых им явлений, к замене худшего лучшим» [25]. В этой 
связи следует подчеркнуть, что несовершенство посюстороннего ми-
ра предстает здесь своеобразным стимулом творчества, поскольку 
позволяет исполнить желаемое бытие.  

Своеобразно материализуя в произведениях искусства свой эс-
тетический опыт, художник в своем творчестве воплощает свои идеа-
лы, не претендуя на объективность. В отличие от ученого он в своих 
творениях обретает истинную субъективность благодаря возможно-
сти вне реальности в иллюзорном мире создать желаемое бытие. 
По точному замечанию Н.А. Гуляева «субъективно-романтическое 
начало» – одно из условий художественного творчества [26]. 

Романтическое мироощущение художника актуализируется 
в творениях благодаря переизбытку творческой фантазии и способно-
сти особого видения, недоступного не художнику. Мысль о том, что 
художник видит мир через призму своей субъективности, то есть 
творческой фантазии, объясняет его мироощущение как романтиче-
ское. Более того, как верно подмечено М.Н. Шеметовой «сам акт со-
здания произведения искусства есть непосредственное проявление 
«романтического духа» на уровне эмпирического бытия, и в этом 
смысле любое произведение искусства уже несет на себе первичный 



95 
 

отпечаток романтического» [27]. Наивысшая степень субъективности 
в художественном творчестве стала возможной в литературном жанре 
фантастики. Писатели, желая заглянуть в будущее, предлагают оше-
ломляющее множество вариантов его развития, таких, что можно бы-
ло подумать: реальность не предложит ничего нового. Романтическое 
желание автора вырваться куда-нибудь на планету 22 века становится 
возможным благодаря неуемной фантазии. Читатель, в свою очередь, 
также не обижен, получив право на субъективность не в меньшей ме-
ре, поскольку конструкции текста не навязываются автором как един-
ственно возможные. Романтическую потребность человека вырвать-
ся, хотя бы в мечтах, за пределы существующего бытия фантастика 
утоляет обилием невозможного и невероятного. Этим объясним 
предчувствовавший четвертую НТР небывалый интерес к фантасти-
ческой литературе в 50-80 годы XX столетия, при котором фантасти-
ка буквально «зачитывалась до дыр». 

Желание человека жить в другом мире, другом измерении проеци-
ровало будущее в мечтах и фантазиях писателей, которые в жанре науч-
ной фантастики пытались опередить появление будущих научных от-
крытий. Ж. Верн, Г. Уэллс, А. Беляев, С. Лем, братья А. и Б. Стругацкие 
и другие писатели-фантасты рождали идеи, которые позже найдут при-
менение в науке. В истории немало примеров, когда вслед за выдуман-
ными изобретениями писателей-фантастов позднее следуют доказатель-
ства и математические расчеты ученых, подтверждающие жизненность 
иных фантазий и догадок. Может даже показаться, что фантасты опере-
жают ученых и даже «заказывают» некоторые открытия. На самом деле 
все обстоит несколько иначе. Писатели-фантасты, точно улавливая 
настрой науки в определенной области, развивают некоторые идеи, 
которые ученые на данный момент не имеют возможности прорабо-
тать экспериментально. Но писатель-фантаст более раскован, чем 
ученый и, можно сказать, наименее ответственен за свои романтиче-
ские проекции. «Никто не требует от фантаста научных открытий. 
Одно из двух: либо научная фантастика – разновидность художе-



96 
 

ственной литературы, и тогда она подчинена не только всем требова-
ниям, которые предъявляются к литературному произведению, но 
и пользуется всеми его правами на художественный вымысел; либо 
это резервуар запасных идей для науки. Но в этом случае она, как го-
ворится, должна проходить по другому ведомству» [28]. 

И в том, и в другом случае романтическое мироощущение писа-
теля и ученого  позволяет достаточно достоверно прогнозировать же-
лаемые перспективы невероятного. Иначе это действие не романти-
ческого, а пустой мечтательности. Таким образом, автор научно-
фантастических произведений только конструирует новые возможно-
сти развития действительности, которые могут сбыться или не сбыть-
ся под влиянием научных и социальных факторов. Научная фанта-
стика, являясь литературным жанром, взяла на себя прогностическую 
роль. В ней произошло странное сближение гипотез ученых и фанта-
зий художников. Поскольку в фантастике переизбыток гипотез и до-
гадок воспринимается совершенно естественно, некоторые из уче-
ных, размышляющих на «несерьезные», с точки зрения фундамен-
тальной науки, темы, устремились в ее просторы, не сумев найти 
подтверждающих доказательств на ниве официальной науки. И тогда 
их романтическое мироощущение раскрылось в полной мере, не 
стесненное никакими ограничениями.  

Фактом и примером здесь является научное творчество К. Циол-
ковского. Являясь в первую очередь авторитетным ученым в области 
космонавтики, он многие научные открытия предвосхитил научно-
фантастическими произведениями. В них автор с глубоким убежде-
нием высказывал смелые идеи, которые позже подвергались им 
и другими учеными тщательной проверке на эмпирическом и эмпи-
рическо-теоретическом уровне науки. Научная фантастика позволила 
К. Циолковскому подготовить восприятие романтической идеи про-
никновения человека в космическое пространство. Романтическое 
мироощущение ученого прогнозировало научные открытия ближай-
шего будущего, но в своих убеждениях он никогда не отрывался от 



97 
 

научной почвы. Его романтическое стремление вырваться наружу из 
существующего бытия в другое бытие, чтобы сделать его лучше, 
краше породило то, что было вначале вымыслом, игрой фантазии, 
а потом удачно осуществилось в действительном мире. 

Резюме. Итак, научное и художественное творчество, являясь 
ярким взлетом духа человеческого существа, становится возможным 
благодаря романтическому мироощущению, без которого созида-
тельное действие творческой фантазии лишено необходимой опоры. 
В основе романтического мироощущения лежит ожидание чего-то 
необыкновенного, таинственного, неизведанного. Как потребность 
духа человека выйти за пределы наличного, утилитарного жизненно-
го опыта в творчество, романтическое является сущностью человече-
ской экзистенции, объяснимой космической основой психики, архе-
типами коллективного-бессознательного. Однако в творчестве учено-
го и художника соотношение субъективного и объективного, осозна-
ваемого и неосознаваемого различно. В науке с её интенцией к осо-
знанной объективности романтическое начало учёного помогает че-
рез стремление к невозможному, невоплощенному и/или недовопло-
щённому достичь возможного. При этом вера в возможность осу-
ществления задуманного порождается желанием дойти до истины. 
В художественном творчестве все несколько иначе. Здесь субъектив-
ное видение художника, не стесненное границами и канонами, позво-
ляет романтическому реализоваться в полной мере. 

 
«Мессианские» формы бытия романтического 

Феномен романтического не сводим к определенной устойчивой 
конструкции, раз и навсегда заданной, предопределенной и стабиль-
ной, его интенции замечены и в других сферах бытия человека. В ви-
де романтического духа, выступая не только благой силой, необхо-
димой для того, чтобы человеческой природе статься и совершен-
ствоваться, оно в то же время, как замечает М.Н. Шеметова [29], 
несёт в себе вероятность разрушения и состояние хаоса. Энергия, 



98 
 

экспрессия проявлений романтического задают определенный аспект 
взаимосвязи и взаимозависимости реального и желаемого, существу-
ющего и воображаемого в бытии. В нашу задачу не входит «объять 
необъятное» и осветить романтическое в духовной культуре человека 
во всех его проявлениях, порой локальных и непредсказуемых. Здесь 
возможны издержки  чрезмерной детализации несущественного, со-
относимого лишь отчасти с экзистенцией человека. Желая точнее 
определить значение романтического в  бытии человека, в данном 
параграфе мы попытаемся очертить контуры его проявлений и вы-
явить внутренние напряжения и противоречия в контексте его соци-
ального значения.  

Существенной интенцией, определяющей функционирование 
различных форм романтического, является, на наш взгляд, индивиду-
ализм человека (не индивидуальность!), который представляет собой 
принцип противопоставления себя всему окружающему миру. Если 
вспомнить историю, то образ бунтующей и свободной личности, про-
тивопоставляющей себя толпе, стал проявляться в трактовке человека 
у романтиков, а позже у Ф. Ницше в образе сверхчеловека. Хотя гу-
манизм Возрождения тоже внёс свое абстрактное представление об 
индивидуальности человека как о человеке «вообще», всё же само-
ценность личности и динамизм её бытия были открыты заметно 
позднее. А. Климентов справедливо акцентирует внимание на инди-
видуализме, как психологической основе романтизма. «К этому 
именно индивидуализму, в высшем значении этого слова, и призывал 
и призывает романтизм, для которого абсолютная моральная свобода 
личности, свобода его мысли, чувства, веры составляет истинную 
красоту духа человеческого, красоту силы, мужества, смелости, ре-
шимости в борьбе за индивидуальную личность, самостоятельность, 
самоцелостность» [30].  

Воспетый романтиками индивидуализм личности проявляется 
порой в неразумной тотальной независимости от всего и вся прово-
цирует проявление романтических метаморфоз в духовной культуре 



99 
 

человека на уровне религии, политики, идеологии, национального 
самосознания, образуя различные формы бытия романтического, 
дойдя до крайней точки своего выражения в феномене культа лично-
сти. Выделив в романтическом мироощущении приоритетную интен-
цию духа человека, состоящую в желании мерить всё собою, мы ак-
центируем своё внимание на таких формах бытия романтического как 
политический романтизм, идеологический романтизм, религиозный 
романтизм и романтический национализм. Главным, объединяющим 
их свойством, является, на наш взгляд, мессианизм, сущность которо-
го заключена в индивидуализме, доведенном до осознания своей ис-
ключительности в возможности совершенствования мира.   

Политический романтизм. Термин  «политический романтизм», 
впервые ввёл в политику немецкий правовед и политический теоре-
тик К. Шмитт, написавший книгу с одноименным названием, которая 
вышла в свет в 1919 году. В его интерпретации романтизм предстает 
духовным явлением, сущность которого определяется притязанием 
на непонятность и на «нечто большее, чем в состоянии выразить че-
ловеческие слова» [31]. И все же Шмитт дает своё определение ро-
мантизма. Дефиниция, вытекающая из тезиса «о естественной добро-
те человека» [32], представляется ему наиболее верным объяснением 
романтической сущности человека. Существенной чертой романтика 
Шмитт называет умение идентифицировать себя со всем, определить 
всё через самого себя, отвергая любое определение через иное [33]. 
При этом вечный, нескончаемый диалог с собою, по Шмитту – не-
продуктивность, никуда не приводит и не заставляет политического 
романтика нести ответственность за свои действия. По мнению со-
временного российского социолога А. Филиппова Шмитт, критикуя 
политический романтизм, характеризует его тем, что «вменяет вооб-
ще романтизму как таковому» [34].  Однако все же заслуга Шмитта 
в том, что он сумел увидеть в области духа человека специфически-
романтическое отношение к миру, называемое им романтизмом.     



100 
 

После опубликования на страницах Российского журнала фраг-
мента книги К. Шмитта «Политический романтизм», тема стала по-
пулярной и часто обсуждаемой в рамках научного дискурса. Жаркая 
дискуссия между сторонниками и противниками политического ро-
мантизма в России еще раз подтвердила нашу мысль о том, что онтос 
романтического проникает в ткань практически любой человеческой 
деятельности и политика здесь – не исключение. Участники дискус-
сии – А. Ашкеров, С. Черняховский, Б. Назмутдинов, А. Малер и дру-
гие ученые, высказываясь больше о негативных сторонах деятельно-
сти политических романтиков, таких как, экспрессивность, спонтан-
ность формулировок, эклектика мысли, вольность в политической 
терминологии, неспособность принять решение, умение всегда найти 
«запасной вариант», неумение и нежелание нести ответственность – 
приходят все же к одному знаменателю: «Политикой всегда правит 
романтика – потому что романтика это вера в то, что существующий 
мир может быть лучше, чем он есть (для кого лучше – это уже следу-
ющий вопрос)» [35].  

В основных моментах согласившись с высказываниями авторов, 
мы, тем не менее, не склонны видеть в политическом романтизме, 
этой форме бытия романтического, только лишь негативный фактор, 
мешающий направлять, изменять, созидать действительность, по-
скольку считаем, что именно благодаря оптимистической функции 
романтического политик-романтик видит и умело ставит перед собой 
цели, которые другим кажутся неисполнимыми. При этом он верит 
в себя и не замечает препятствий. Однако, играя роль идейного вдох-
новителя, он, тем не менее, не спешит воплотить мечты в реальность. 
Увлекаясь мессианским желанием помочь всему человечеству или 
изменить мир, политик-романтик часто «переключается» на другие, 
более глобальные проблемы. В форме своеобразного авантюризма 
политик-романтик, игнорируя устойчивость и порядок, концентриру-
ется на хаосоподобном состоянии вечного движения в поиске второ-
го, более правильного решения, тем самым часто обнаруживая несо-



101 
 

ответствие того, что задумывалось и получилось на самом деле. При-
чина неосуществления, несостоятельности желаемой социальной ги-
потезы с полученным результатом состоит, по нашему мнению, 
прежде всего в реализации утопической функции романтического, 
с одной стороны, помогающей конструировать образ идеального ми-
ра, с другой – ведущей к разочарованию в случае неудачных замыс-
лов. Чаще случается как в известном тезисе: «Хочется – как лучше, 
получается – как всегда».  

Почему все же в политике так много утопий? Не потому ли, что 
источником утопических иллюзий является психология искушения 
надеждой улучшить бытие? Ответ на вопрос достаточно прост 
и весьма глубок. Он заключен в романтической сущности самого че-
ловека, реализующего себя неважно в какой области. Главная причи-
на всё же в том, что человек как существо конструирующее, не может 
согласиться с миром, в котором «все предопределено, где дважды два 
обязательно четыре» [36]. Таким образом, политический романтизм 
как форма бытия романтического имманентен сущности человека, 
стремящегося к невозможному, утопическому. Другое дело, что в по-
литике синкопа на романтическое мироощущение часто не приводит 
к желаемому изменению и совершенствованию бытия.   

Одним из ярких фактов мессианской мотивации в политическом 
романтизме является геополитический утопизм. В содержательной 
статье М.Д. Суслова о нём, справедливо замечено, что, с одной сто-
роны, «господство геополитических представлений, в которых своя 
страна предстает в качестве осажденной крепости, а ее соседи – ко-
варными врагами, выжидающими удобный для нападения момент» 
способствует расцвету империалистического утопизма [37]. А с дру-
гой стороны, свидетельством мессианского политического романтиз-
ма приводится сочинение И. Ф. Романова «Вечер чёрной и белой ма-
гии» (1891 г.), в котором «Россия находится в центре православного 
геополитического союза… благодаря союзу с могущественными ци-
вилизациями Востока, Россия «берет в опеку все человечество» [38]. 



102 
 

Автор статьи прав в своем конечном выводе: «Вряд ли можно утвер-
ждать, что империалистические утопии привели к первой мировой 
войне, но они определенно культивировали «военный менталитет» 
масс того времени» [39]. И здесь необходимо перейти к идеологиче-
скому романтизму. 

Идеологический романтизм. Любая идеология, пускай даже са-
мая гуманистичная, все-таки «имеет целью манипулирование 
и управление людьми путем воздействия на их сознание» [40], явля-
ется формой ограничения, а то и подавления индивидуальности, за-
ставляет человека либо примкнуть к большинству, либо оказаться 
в вакууме, изоляции от общества. Как принуждение людей жить по 
определенному плану, идеалу, часто не ими придуманному и не при-
нятому их архетипами, идеология в социальном плане невольно пре-
пятствует духовному росту человека. И даже нечаянно отождеств-
ленный с вещью, винтиком, человек утрачивает способность к сво-
бодному выражению своей индивидуальности и начинает представ-
лять собой «человека-массы» [41]. Насколько это опасно можно су-
дить по фактам истории. Националистические, государственные, ре-
лигиозные идеологии, замешанные «из добрых и высоких побужде-
ний» на нетерпимости к инакомыслию, заслоняют собой индивиду-
альность человека универсальными схемами и бездоказательными 
аксиомами. Начинают действовать различные клише, при которых 
человек оценивается не по индивидуальным характеристикам, а по 
анкетным графам: социальное происхождение, национальность, ве-
роисповедание, социальный статус. Хорошо, если характеристики 
совпадут, и мы не увидим жестокого врача, необразованного педаго-
га, невоспитанного руководителя, эгоистичного политика, проидео-
логизированного чиновника. 

В утверждении отсутствия выбора понятие «идеология», может 
показаться, не имеет точек соприкосновения с понятием «романтиче-
ское» в гуманистическом наполнении свободы и независимости чело-
века. Однако романтическое имеет место быть в идеологии в своеоб-



103 
 

разной форме идеологического романтизма. Как гипертрофированная 
форма романтической идеализации идеологический романтизм отча-
сти уже рассматривался нами на примере идеологии А. Гитлера, 
главной доктриной которого было уничтожение людей низшей расы, 
дабы улучшить геном человечества. Идеологический романтизм Гит-
лера был «замешан» на упоении превосходством немецкой расы, вы-
ражающемся в свойствах ума, форме черепа и «чистоте крови». 
Можно утверждать, что идеологический романтизм показательно 
«срабатывает» в националистических движениях, играющих на наци-
онально-патриотических чувствах людей. 

Крайняя степень идеологического романтизма, выражающаяся 
в мыслях о всесилии и вседозволенности, имеет своих последовате-
лей и в современном мире. В виде оружия в политической борьбе 
идеологический романтизм, с одной стороны, воплощает романтиче-
ские желания в жизнь. Но, с другой стороны, опираясь на политиче-
ское оружие – силу, принуждение, насилие, власть, уменьшая свобо-
ду выбора, невольно сокращая и гуманистическое наполнение неза-
висимости человека, идеологический романтизм способен противо-
стоять жизни, представлять опасность самой жизни. Шовинизм, экс-
тремизм, метафизический терроризм, имея  мощную «вдохновляю-
щую» романтическую подпитку в виде веры в фальшивые идеалы, 
являются идеологическими течениями, в которых, к сожалению, ро-
мантическое в антигуманной функции заставляет людей совершать 
действия, направленные против жизни человека. Почему же так про-
исходит? Разве человек как разумное существо не способен противо-
стоять грандиозным инсценировкам людей, стремящихся в тоске по 
выдуманному миру притязать на изменение человечества? «Политиз-
мом» называет М. Кулэ тип такой извращённой духовности. При та-
кой слепой покорности действующей идеологии человек получает 
«возможность компенсировать желание приобщиться к структурам 
власти, ощутить квазипринадлежность к господствующей силе» [42].  



104 
 

Искусством воздействия на массы идеологи различных режимов 
владеют в совершенстве. В ход идут методы манипулирования, мас-
сового внушения, демагогии и откровенного обмана. Поддавшись ма-
гии обещанных иллюзий, поверив в фальшивые идеалы социальных 
утопий, человек воспринимает себя хозяином своей судьбы, хотя на 
самом деле, являясь лишь «винтиком» идеологической системы, он 
лишается возможности выражения своей индивидуальности, по-
скольку вынужден подстраиваться под капризы идеологического дав-
ления. И в этом тоже романтическое, точнее – псевдоромантическое, 
которое, проявляясь, заставляет человека, даже в ущерб себе, ради 
обещанного, предвзятого прекрасного будущего, терпеть насилие над 
собой и себе подобными и даже оправдывать его. И здесь снова обна-
руживается связь с политическим романтизмом. 

Политика достаточно жёсткая сфера духовной деятельности об-
щества, выполняющая функцию формирования и закрепления идеа-
лов и идеологии. Как «симулякр творчества, направленного на обще-
ство» [43], политика, представляя собой  институт управления, в сво-
ем арсенале имеет достаточно изобретательных средств организации 
власти, среди которых игры и «заигрывания» без правил. Так или 
иначе, в политике чтобы удержаться на острие колебаний между же-
ланиями общества и своими собственными интересами помогает так 
называемый иллюзионизм личности6, состоящий в умении манипули-
ровать сознанием людей. Направленное воздействие на общественное 
мнение осуществляется при умелом использовании определенных 
техник внедрения иллюзий в сознание. Манипуляции политика орга-
низуются по принципу компенсации желаний, то есть строятся на 
улавливании определенных настроений людей. Обратная связь здесь 
такова: человек как существо романтическое, «вечно конструирую-
щее иллюзии» [44], «мечтает обмануться», поскольку в самообмане, 
                                                            

6 См.: Гарифуллин Р.Р. Иллюзионизм личности как новая философско-
психологическая концепция. – Йошкар-Ола, 1997. – 404 с.; Хевеши М.А. Соци-
ально-политические стереотипы, иллюзии, мифы и их воздействие на массы // 
Философские науки. – 2001. – №2. – С. 5-17.  



105 
 

своеобразной манипуляции собой, он, как нами уже отмечалось, пси-
хологически себя защищает от неисполнения желаний, причем само-
обман происходит на уровне неосознаваемого. Если придерживаться 
такой точки зрения, то получается, что политики выполняют соци-
альный заказ, являются исполнителями, персонифицируют коллек-
тивные мечты человека. Такая точка зрения, наверное, имеет место 
быть, но тогда получается, что деятельности политика присутствует 
определенный конформизм, который противоречит самому понятию 
власти. С другой стороны, политики, ничем не отличаясь  по виталь-
ным потребностям от людей, далеких от политики, в той или иной 
мере реализуют себя, в том числе, и в романтическом, так называе-
мом политическом романтизме. Не менее мессианистичен религиоз-
ный романтизм. 

Религиозный романтизм. Религия в своих проявлениях мистична, 
более всего настроена на обещания, на познание истины внелогичным, 
интуитивным путем, а потому требует веры в сверхъестественное, не-
кий абсолют мира бога или богов. Являясь «классическим» вариантом 
эскапизма, она «позволяет более спокойно претерпевать бедствия и се-
рость этого мира в молитве, общении с Богом, надежде на вечную 
жизнь» [45]. Сущность религии, религиозности в иррациональном ви-
дении мироздания. Нельзя отрицать её возвышения над миром обыден-
ным с его пороками и страстями. В религиозной вере снимается кон-
фликт человека со своим личным миром, ибо он «рождается между по-
ниманием «себя таким, каков я есть, и таким, каким я должен быть» 
[46]. В  этом отношении религия как надлом бытия человека способна 
вести его в желании совершенствования себя до богоподобного и бого-
способного существа. Однако человек – не бог, он смертен. Но по-
скольку такой надлом возможен и случается, всегда есть «надежда-
стимул» хоть как-то прорваться в бесконечность. Проявляется эта воз-
можность в религиозном романтизме.   

Как форма бытия романтического религиозный романтизм пред-
ставляет собой своеобразное сложное психологическое явление, в ос-



106 
 

нове которого лежит желание получить психологическую защиту, 
прежде всего, от страха смерти. Переживание конечности своего бытия 
облекается в иллюзорное счастье возможности продлить себя в миро-
здании или найти готовым, или построить рай уже на земле. Религиоз-
ный романтик нуждается в боге, но только таком, который творит чуде-
са. Бог близок, потому что обо всём знает, всё слышит и может защи-
тить или наказать. Романтическое в религиозной вере облекается в ре-
флексию растворения в некотором абсолюте. В интенции отвлечения 
человеческого существа от осознания своей конечности-невечности 
в бесконечности-вечности мироздания романтическое снимает это гне-
тущее подчас противоречие в религиозной вере.  

Романтическое в религиозной вере принимает различные фор-
мы, одна из них состоит в демонстрации внешних проявлений рели-
гиозности, совершении обрядов, притом что человек не является по-
настоящему верующим человеком. По А. Адлеру такие «религиозные 
фокусы» являются не чем иным как удовлетворением тщеславия 
в попытке достичь религиозного просветления [47]. С целью получе-
ния эмоционального удовлетворения, одобрения со стороны других 
людей, либо возвышения в своих собственных глазах человек может 
подвергать себя каким-либо ограничениям и даже физическим стра-
даниям. Такое поверхностное понимание религиозной веры приводит 
к потребительскому отношению к религии, точно называемому 
Р.Р. Гарифуллиным «иллюзионизмом личности верующего» [48]. Ис-
токи этого вида религиозного романтизма или незрелой религиозно-
сти все те же. Это нежелание человека мириться со своей конечно-
стью-невечностью в мироздании и желание продлить себя или быть 
вечным. Однако религиозная вера, как и любая другая вера, может 
довести и до фанатизма 7 , который представляет собой большую 

                                                            
7 См. монографии: Поликарпов В.С, Поликарпова В.А. Феномен религи-

озного фанатизма // Феномен человека вчера и завтра. – Ростов-на-Дону: Фе-
никс, 1996. – С. 457-525; Меньчиков Г.П. Неосознаваемое как ценность духов-
ной культуры человека. – Казань, 2006. – С. 245-249.   

 



107 

опасность для человека, нежели религиозный романтизм. Ещё более 
заметна мессианская форма проявления романтического в романти-
ческом национализме.       

Романтический национализм. Вопрос этот не простой. На пер-
вый взгляд семантика понятия «романтический национализм» непо-
нятна и неустойчива, видимо потому, что национализм имеет конно-
тации, с одной стороны, в значении высокой любви к своему этносу, 
и с другой стороны, в значении крайнего неприятия «другого». В та-
ком противоречивом значении  национализм не имеет ничего общего 
с понятием «романтическое» в значении «души прекрасные порывы», 
поэтому в сочетании друг с другом они звучат эклектично и абсурд-
но. Попытаемся посмотреть глубже. 

Как верно подметил Н. Бердяев «человек входит в человечество 
через национальную индивидуальность,… не может перескочить че-
рез целую ступень бытия» [49]. С экзистенциальной точки зрения 
национальная принадлежность правомерно переживается человеком 
на протяжении всей жизни как нечто предопределенное, устойчивое. 
Более того на протяжении человеческой истории тесная связь со сво-
им родом, племенем, даже народностью была действительно гаранти-
ей стабильности, моральной защиты, традиционно отождествляясь 
с успешной социализацией человека. Однако в случае, когда дело до-
ходит до нации, где больше сказываются не кровно-родственные свя-
зи, а уже социально-культурные, то, вмешиваясь, подчас грубо, в ви-
де политической романтики и идеологических симулякров, нацио-
нальное начинает вырождаться в чувство превосходства, осознание 
своей избранности. И как следствие, человек начинает терять связь со 
всем человечеством, обособляясь и противопоставляя себя Другим.  

Конечно, мы согласны с мнением К.Т. Гизатова, что «в любом 
национальном государстве имеются межнациональные противоречия. 
Они (в философском значении этого термина) могут существовать 
в виде различий, противостояния, конфликта» [50]. Именно эти про-
тиворечия под знаком абсолютного и не толерантного самоутвержде-



108 

ния нации и могут перерастать в национализм. На сегодняшний день 
уже ясно, что одно дело – национальное объединение, национальная 
идентификация и совсем другое дело – национализм. В нём благо-
родное чувство любви к своему народу перерождается в мессианское 
поведение, постепенно ограничивающее человека определенными 
рамками, пределами своёго лишь этнического мира. Национализм не 
видит себя ограниченным, не знает границ своей «любви», поскольку 
в предельной любви к «своему» и, в то же время, одержимости и не-
терпимости к «чужому», проявляется романтическое стремление 
к перекраиванию всего и вся по своему подобию. Пути национализма 
ведут в тупик, потому что «это сила, противодействующая силе 
национального объединения, которая всегда включает нацию в сооб-
щество других наций, в то время как национализм исключает её из 
него» [51]. Таким образом, романтический национализм вызывает 
крайнюю степень нетерпимости и агрессии по отношению к чему-
либо вне себя.  

Однако в романтическом национализме есть и другая, более утон-
ченная мессианская интенция. Она выражается в желании определен-
ной нации воплотить идею возрождения человечества, поскольку все 
другие нации лишены самобытности и поэтому должны подчиниться 
этой идее. И. Фихте и Ф. Шеллинг, например, видели в этом качестве 
немецкую нацию. В виде романтической мечты об особой миссии 
нации мессианизм находит выражение в мистико-религиоз-ной вере. 
По мнению Н. Бердяева мессианизм в любви к своей нации, вознесении 
её на высший пьедестал избранности, «мыслим лишь на религиозной 
почве, и обосновывать его можно лишь мистически» [52]. Выражая се-
бя на уровне мистической предопределенности, мессианизм, подчиняя 
своей идее, не отрицает другие национальности. Однако романтический 
национализм в любом проявлении представляет собой явление нега-
тивного порядка, несвязанное с аристократизмом духа, а наоборот, ве-
дущее человека к регрессу и вырождению.  



109 

Резюме. Итак, будучи субстанцией высшего духовного порядка, 
романтическое инерционно охватывает и обнимает различные уровни 
бытия. Являясь онтологически объективным событием духовной 
культуры, задавая ей тон, вдохновение и нередко ту или иную 
направленность, романтическое проявляется многообразно, выделя-
ясь по форме бытия в наиболее «жесткие» проявления, такие как по-
литический, идеологический, религиозный романтизм и романтиче-
ский национализм.  

Выводы по  главе 
1. Романтическое как явление культуры предстало перед нами

многогранным и противоречивым явлением, интенции которого, так 
или иначе, проявляются во многих сферах духовной деятельности че-
ловека. Непреодолимое желание трансформации внутреннего бытия, 
объяснимое сущностью человеческой экзистенции, романтическое 
снимает в творчестве, пробуждая трансцендирование к самому себе.  

2. Романтическое, трансцендируя в бесконечность за пределы
реальности, в бытии человека проявляет свою имманентную сущ-
ность как конструктивно, так и деструктивно. Систематизация функ-
ций романтического в проекции на бытие человека, даёт возможность 
выделить формы его проявлений. Политический, идеологический, ре-
лигиозный романтизм и романтический национализм, присутствуя 
в кругу проблем современности, отражают влияние романтического 
на бытие человека и общества в целом. 



110 

ПРИМЕЧАНИЯ  
1. См. подр.: Бергсон А. Творческая эволюция. –  Минск, 1999. – 1407 с.
2. Фромм Э. Психоанализ и этика. – М., 1993. – С. 11.
3. См. подр.: Нугманов Р.Г. Проблемы теории и истории культуры. – Ка-

зань, 1997. – С. 22-23.   
4. Меньчиков Г.П. Духовная реальность человека. – Казань, 1999. – С. 250.
5. Там же. – С. 245.
6. Лекторский В. Успехи ученых воодушевляют // Диалоги продолжают-

ся: Полемические статьи о возможных последствиях развития современной 
науки. – М., 1989. – С. 16. 

7. Тейяр де Шарден П. Феномен человека. – М., 1987. –  С. 219.
8. Губарев В.С. Академик Жорес Алферов: Фантастика в зеркале науки

//  век. Исповеди: судьба науки и ученых в России. – М., 2000. – С. 583. 
9. Там же. – С. 584.
10. Городницкий А. В Моей модели мира обойтись без Бога почти невоз-

можно // Культура. – 2006. – № 25 (7535). – С. 14. 
11. Меньчиков Г.П. Основы антропологии: традиции и новации. – Казань,

2006. – С. 97-98. 
12. Фейнберг Е.Л. Две культуры. Интуиция и логика в искусстве и науке. –

Фрязино, 2004. – С. 237. 
13. Гончаренко Н.В. Гений в искусстве и науке. – М., 1991. – С. 234.
14. Яковлев В.А. Диалектика творческого процесса в науке. – М., 1989. –

С. 101. 
15. Гегель Г. Эстетика // Соч. в 4 т., Т.1. – М., 1968. – С. 291.
16. Шеллинг Ф.В. Система трансцендентального идеализма // Соч. в 2 т.,

Т. 1. – М., 1987. – С. 475. 
17. Шеллинг Ф.В. Об отношении изобразительных искусств к природе

// Соч. в 2 т., Т. 2. – М., 1989. – С. 60. 
18. Фрейд З. Художник и фантазирование. – М., 1995. – С. 129.
19. Там же. – С. 133.
20. Юречко О.Н. Концепция фантазии в психоаналитических исследова-

ниях человека и культуры // Социально-гуманитарные знания. – 2007. –  № 6. – 
С. 129. 

21. Джентиле Д. Введение в философию. – СПб., 2002. – С. 252.
22. Вундт В. Фантазия как основа искусства. – СПб.-М., 1914. – С. 29.
23. Никитина Л.В. Герменевтические контексты фортепианного исполни-

тельского творчества: Автореф. дис. … канд. филос. наук. – Казань, 2010. – С. 19. 



111 

24. Зедльмаер Х. Искусство и истина. – М., 1999. – С. 139.
25. Гончаров И.А. Лучше поздно, чем никогда // Хрестоматия по теории

литературы. – М., 1982. – С.323. 
26. Гуляев Н.А. История литературы в связи с проблемами эстетики.  – М.,

1970. – С. 236. 
27. Шеметова М.Н. Романтическая константа в истории художественной

культуры: Дис. …канд. культ. наук. – СПб.,  2000. – С. 97. 
28. Варшавский И. В страну воображения // Диалоги продолжаются: По-

лемические статьи о возможных последствиях развития современной науки. – 
М., 1989. – С. 301. 

*** 
29. См.: Шеметова М.Н. Романтическая константа в истории художе-

ственной культуры: Дис. … канд. культ. наук. – СПб., 2000.  – С. 250-251. 
30. Климентов А. Романтизм и декадентство: Философия и психология

романтизма, как основа декадентства (символизма). – Одесса, 1913. – С. 254. 
31. Шмитт К. Политический романтизм. – http: //www.russ.ru/pole/O-

politicheskom-romantizme. 
32. Там же.
33. Там же.
34. См. подр.: http: // www.russ.ru/pole/Aktual-nost-politicheskih-romantikov.
35. См. подр.: http: // www.russ.ru/pole/Politika-kak-romantika.
36. Гаджиев К.С. Этюды о тоске человека по вечности // Вопросы фило-

софии. – 2009. – №3. – С. 14. 
37. Суслов М.Д. Феномен империалистического утопизма, 1880-1914

// Вопросы философии. – 2010. – №3. – С. 21. 
38. Там же. – С. 26.
39. Там же. – С. 27.
40. Новейший философский словарь / под ред. А.А. Грицанова. – Минск,

2003. – С. 405. 
41. См. подр.: Ортега-и-Гассет Х. Восстание масс // Антология литера-

турно-эстетической мысли. – М.: Радуга, 1991. – С. 43-44. 
42. Кулэ М. Духовность, смысл и политизм // Человек и духовность. – Ри-

га, 1990.  – С. 129. 
43. Самохвалова В.И. Творчество и энергии самоутверждения // Вопросы

философии. – 2006. – №5. – С. 39.      
44. Гарифуллин Р.Р. Иллюзионизм личности как новая философско-

психологическая концепция. – Йошкар-Ола, 1997. – С. 37.  



112 

45. Труфанова Е.О. Человек в лабиринте идентичностей // Вопросы фило-
софии. – 2010. – № 2. – С. 16. 

46. Крюков Д.С. Я-концепция религиозной личности (философско-
религиоведческий анализ) // Вестник Моск. ун-та. Серия: Философия. – 2006. – 
№ 6. – С. 84. 

47. См.: Адлер А. Понять природу человека. – СПб., 2000. – С. 63.
48. См. подр.: Гарифуллин Р.Р. Указ. соч. – С. 240-245.
49. Бердяев Н. Судьба России. – М., 1990. – С. 93.
50. Гизатов К.Т. Национальная идеология. Т. 2. – М., 1999. – С. 11.
51. Ортега-и-Гассет Х. Восстание масс / Х. Ортега-и-Гассет // Антология

литературно-эстетической мысли. – М.: Радуга, 1991. – С. 221. 
52. Бердяев Н. Указ. соч. – С. 100.



113 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 
Проведённый философско-культурологический анализ суще-

ствования романтического в различные исторические эпохи выявил 
точки роста его реального бытия  и понимания его сущности в духов-
ной культуре человека. Он привел к мысли о существовании некой 
духовной субстанции, способной в различных социокультурных об-
стоятельствах проявлять себя вновь и вновь в особом романтическом 
мировосприятии человека. 

Показательно, что интенции романтического проявились ещё 
в древности, на заре становления человеческого духа. В первых 
мифологических попытках древнего человека постичь смысл бы-
тия, наскальных рисунках, первых заклинаниях и ритуальных обря-
дах «зачатки» романтического, проявляясь на уровне коллективной 
фантазии, универсально объясняя мироздание, помогали человеку 
выжить и уберечься от стихий природы. Преломляясь в античном 
мировосприятии, романтическое несколько ушло в тень, поскольку  
внутренняя свобода человека, его довольно размеренная жизнь 
в пределах полиса, близкие, почти очеловеченные боги создавали 
в жизни античного человека полную идиллию. Наивная философия 
атомистов также далека от романтического видения мира и пред-
ставляет собой переход от магического к рациональному сознанию. 
В стремлении средневекого человека  к чему-то недостижимому, 
бесконечному, зарождается религиозно-романтическое, которое яр-
ко проявляется в желании приблизиться к божественному. Прояв-
ляется онтологически-романтическое, в готическом стиле архитек-
туры наблюдается тонкая рефлексия над ним. Ренессанс привнёс 
романтическую струю исканий и мечтаний философов (Дж. Бруно, 
Т. Мор, Т. Кампанелла), направленных на улучшение проектов бу-
дущего. Формируется научно-романтическое и утопическо-роман-
тическое. Заметны интенции романтического и в Просвещении. 
Однако приоритет рационального познания мира отдаляет понима-
ние воображения и фантазии как движений человеческой души. 



114 

Т.Гоббс рассматривает воображение формой чувственного позна-
ния человека, Б.Спиноза трактует желание как страдательно-
романтическое.  

Пышным цветом расцвело романтическое в своём «золотом ве-
ке» – в романтизме. Философы, художники, музыканты акцентируют 
внимание на движениях человеческой души, поскольку человек от-
крывает мир через свою бесконечность. Искания романтиков провоз-
гласили первенство духа человека над материальным миром, приори-
тет свободы и индивидуальности. Романтизм не тождественен сущ-
ности романтического, однако в его понимании выявил достаточно 
существенные признаки, которые инерционно не устают проявляться 
и позже. 

Вся духовная культура второй половины XIX-XX века отмечена 
печатью романтизма. Внутренние противоречия человека, лишенного 
опоры, не позволяют романтическим интенциям иссякнуть, упор пе-
реносится на иррационально-романтическое. Непосредственным ре-
зультатом интереса в иррациональному стала разработка бессозна-
тельного и его проявлений в духе человека в фантазиях, сновидениях, 
оговорках. Философы шаг за шагом продвигаются в понимании фан-
тазии, при помощи которой возможно преодоление человеком гра-
ниц преходящего бытия и расширения экзистенции человека до уров-
ня универсума. 

Универсальность романтического состоит в том, что пройдя 
сквозь переломы столетий, оно предстаёт перед нами одной из слож-
ных составляющих духовного бытия человека. Как событие особого 
рода, онтологически существующий феномен духовной культуры че-
ловека, романтическое с необходимостью проявляет себя на протя-
жении всей человеческой истории.  

Романтическое предстаёт перед нами в роли  транслятора жела-
ний и идеалов. В этой связи чрезвычайно важна сформулированная 
и решённая нами задача соотнесения романтического с ризомными 
понятиями: «романтика», «мечта», «фантазия», «воображение», кото-



115 

рые образуют семантическое поле романтического. Исследование по-
казало, что перечисленные понятия, сопрягаясь между собой желани-
ем чего-либо пока неосуществлённого, но желаемого, являются про-
явлениями романтического на всех уровнях человеческого бытия. 

Романтическое обусловлено наличием всего того, что не служит 
лишь только прагматическим целям. Романтические эмоции и инто-
нации души, будучи иррациональными по своей природе, задают тон 
чрезвычайно сложному в понимании и противоречивому по своей 
природе духу человека. Именно романтическое начало духа человека 
взывает к потребности выйти за пределы наличного, утилитарного 
жизненного опыта. Уже можно утверждать, что этот выход по своим 
характеристикам может нести как позитивную, так и негативную 
направленность. 

Выявленные и разработанные конструктивные и деструктив-
ные функции романтического позволяют акцентировать внимание на 
экзистенциальном значении романтического в бытии человека. Кон-
структивность романтического проявляется в функции компенсатор-
ной (помогающей человеку справиться с невозможностью изменить 
действительность), охранительной (в функции психологической за-
щиты, чтобы сохранить психическое здоровье), критической (застав-
ляющей посмотреть иными глазами, переиначить, изменить в луч-
шую сторону), прогностическо-новационной (позволяющей устре-
мить свой взор в будущее, причём в желании предвосхитить его), гу-
манистической, эстетической и нравственной («заставляющих» че-
ловека держаться на высоте, витально соответствовать человеческой 
сущности). К сожалению, романтическое со «знаком минус» трево-
жит человека не менее активно. Антигуманная, утопическая, консер-
вативная и мистико-умозрительная функции романтического, рабо-
тают против жизни, заставляя с осторожностью относиться к «роман-
тике» такого типа.  



116 

Выявленный нами широкий, но противоречивый спектр кон-
структивных и деструктивных функций романтического, в понима-
нии его подлинной сущности указал на необходимость выделения 
форм его проявлений в духовной культуре человека. Сопоставив осо-
бенности функционирования романтического в творческом процессе, 
в частности, в науке и искусстве, можно утверждать, что оно прояв-
ляет себя по-разному, но в обоих случаях конструктивно, не мешая, 
а стимулируя человека к изобретению нового, ещё не бывшего. 
В научном и художественном творчестве потребность духа человека 
выйти за пределы наличного, утилитарного жизненного опыта реали-
зуется не без «помощи» романтического, позволяющего, хотя и ис-
кусственно, создавать возможные конструкции реального бытия. 
И, наконец, выделенные мессианские формы бытия романтического 
(политический, идеологический, религиозный романтизм, романти-
ческий национализм) в интерпретации феномена дают приращение 
в понимании его деструктивных функций. 

Поскольку человеку тесно находиться только в наличной дей-
ствительности, его неудержимо тянет к лучшему, идеальному, неути-
литарному. Человеку сложно состояться в своем истинном качестве, 
руководствуясь лишь прагматическими потребностями, которые поз-
воляет прочно стоять на ногах и не искать ничего иного. Романтиче-
ское мироощущение человека противоположно прагматическому, оно 
ведёт человека к новому идеалу. 

Сегодняшняя среда слишком рациональна и романтическое поз-
воляет человеку остаться самим собой, сохранить за собой право 
быть человеком, а не безликой марионеткой в чьих-то руках. В ситу-
ации психологической атаки и душевного дискомфорта особо значи-
мым в бытии человека становится умение не поддаться, не потерять-
ся, найти в себе силы «стать» и создать свой мир. Человек пытается 
найти средство решения противоречий бытия, разумеется – каждый 
по-своему. И в этом ему помогает романтическое начало духа, кото-
рого нет ни у одного живого существа, кроме человека. Освобождая 



117 

человека от оков заданного мира и расширяя границы пока неакту-
ального, но потенциально возможного бытия, романтическое как 
форма явленности и активности неосознаваемого коррелирует с же-
ланием совершенствования бытия и себя в нём. 

Итак, романтическое – событие особого рода, онтологически 
проявляющее себя в бытии человека. Без романтического человек не 
может исполниться в качестве человека, вырваться к смыслам бытия 
и своего существования в нём. Сущность романтического в убегании 
от односторонности настоящего, выступлении против дисгармонии 
мира, стремлении к невоплощенному, бесконечному, утопическому. 
Романтическое – способ достижения человеком свободы, желание 
вырваться за пределы ограничивающих социокультурных рамок 
и возможность включения в их расширение. 

Как  стремление вырваться наружу из существующего бытия 
в другое бытие, чтобы сделать его лучше, краше, романтическое 
свойственно природе человека так же, как и стремление к постоян-
ству и порядку. Оно позволяет вырваться в мир бесконечно-вечного, 
оставляя за человеком свободу выбора. Незримо присутствуя и рас-
ставляя акценты, романтическое побуждает человека искать свою ме-
лодию жизни, поскольку как тонко заметил М. К. Мамардашвили: 
«Человек – «долгое» существо; он выковывает себя во времени».  

Романтическое – весьма сложный и противоречивый феномен 
человеческого бытия, проявляющийся в духовной культуре человека 
как на уровне одной личности, так и человечества в целом, онтологи-
ческий статус романтического предполагает возможность его пости-
жения как некоей универсальной, имманентной духу человека энер-
гии. В этой связи могут быть намечены дальнейшие перспективы ис-
следования романтического в проекции на современность. Интерес-
ным и актуальным направлением его изучения может стать исследо-
вание проявлений романтического на уровне различных социальных 
групп, этносов и субкультур. Их детальное рассмотрение позволит 
акцентировать внимание на коллективных проявлениях романтиче-



118 

ского, которые, безусловно, значимы в экспликации его бытийного 
уровня. В выявлении значения романтического в стремлении челове-
ка к самосовершенствованию, новым и перспективным направлением 
его изучения может стать сопряжение романтического с эстетически-
ми категориями: «прекрасное» и «возвышенное», которое позволит 
обосновать возможности духовного роста человека, характеризующе-
гося очеловечиванием и окультуриванием его души. 



119 

ДЛЯ ЗАМЕТОК 



НАУЧНОЕ ИЗДАНИЕ 

Хабибулина Лилия Фэатовна 

РОМАНТИЧЕСКОЕ 
В ДУХОВНОЙ КУЛЬТУРЕ ЧЕЛОВЕКА  

ЭКСПЛИКАЦИЯ ФИЛОСОФСКО-ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНОГО СМЫСЛА  

Компьютерная верстка Р.М. Абдрахмановой 

Подписано в печать 06.06.13.  
Бумага офсетная. Печать цифровая. 

Формат 60х84 1/16. Гарнитура «Times New Roman». Усл. печ.л.7. 
Уч.-изд.л. 5,46. Тираж 200 экз. Заказ 110/6 

Отпечатано в типографии   
Издательства Казанского университета 

420008, г. Казань, ул. Профессора Нужина, 1/37 
тел. (843) 233-73-59, 292-65-60 




