Инок  Максим  (Смирнов)

НЕ УХОДИ

ИЗ жизни

Как удержать

от греха самоубийства?

$

САТИСЪ ДЕРЖАВА Санкт-Петербург 2007

По благословению Митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского ВЛАДИМИРА

Автор брошюры — насельник Рождества Богоро​дицы Свято-Пафнутьева монастыря. Проблема са​моубийства является настоящим бедствием, про​клятием нашего времени. По убеждению автора, молчать об этой проблеме сегодня нельзя, нужно ис​кать духовные причины этой беды, искать пути ее преодоления. И только Церковь может наполнить светом и надеждой этот страшный, черный провал в современном самосознании.

Работа написана по благословению схиигумена Илия Оптинского.

ISBN 5-7373-0074-9

© Инок Максим (Смирнов), текст, 2006 © Издательство «Сатисъ», 2006

«В те дни люди будут искать смерти, но не найдут ее; поже​лают умереть, но смерть убежит от них» (Ап. 9, 6).

Опасно и неполезно, как считают святые отцы Церкви, «исследовать глубины сата​нинские». Само прикосновение к скверне уже неизбежно оскверняет душу человека. Именно по этой причине православная лите​ратура весьма скупо касается темы суицида. Тем не менее, главное на эту тему сказано и, прежде всего, в комментариях святых отцов по поводу самоубийства Иуды: самоубийство есть высшая форма гордости, восстание про​тив Бога, отрицание Его премудрости и неве​рие в Его любовь, или еще точнее: самоубий​ство — это грех хулы на Духа Святого, кото​рый, как говорил Спаситель, не простится ни в этом, ни в будущем веке. Самоубийство яв​ляется столь тяжким грехом, свидетельст​вующим об окончательной погибели души, что церковная практика еще с древних вре​мен лишала самоубийц христианского погре​бения и молитвенного поминовения в Церк​ви. Самоубийцу даже хоронили вне кладби​ща — за оградой, и лишь самым близким родственникам, да и то по особому благосло​вению, разрешалось молиться за них келейно. Душа самоубийцы, по учению святых от​цов, обречена на вечные страдания, и молит​ва за нее небезопасна.

Случаи самоубийства были, наконец, на​столько редки, что нужды в суицидологии, т.е. науке о самоубийстве, практически не было. Христианство являлось той мощной плотиной, что на протяжении почти двух ты​сячелетий сдерживала неукротимый поток греховности, постепенно разрушавший при​роду человека. Но начиная с эпохи Возрожде​ния, христианские устои человеческой циви​лизации стали постепенно ослабевать — сна​чала на Западе, а позднее и у нас, в России. Процесс расцерковления культуры нес иные идеалы, иное видение мира. И одной из глав​ных идей Нового времени была идея прогрес​са, осуществимого, якобы, лишь при условии освобождения человечества от «устаревших» форм христианской культуры и жизни. Но​вая эпоха сознательно противопоставила себя христианству, провозгласив свободу от огра​ничений и запретов, налагаемых Церковью на определенные проявления человеческой деятельности и сознания. Эти ограничения Церковь налагала, исходя из богооткровенного знания всей глубины поврежденности че​ловеческой природы. Словом, на место хри​стианского трезвения пришла эпоха вседозво​ленности с ее поощрением всех форм греха. На смену христианской культуре теперь при​ходит культура антихристианская, а право​славную духовность постепенно вытесняет духовность откровенно демоническая и поро​дившая, в итоге, этот феномен — массовую эпидемию самоубийств. И мы сейчас пережи​ваем время небывалого распространения зла в мире, когда рушатся последние барьеры на пути стремительного потока греха и ослабе​вают силы духовного сопротивления и само​сохранения человека. Священное Писание свидетельствует, что последние дни сущест​вования отступившего от Христа человечест​ва будут протекать под знаком самоуничто​жения. «В те дни люди будут искать смерти, но не найдут ее; пожелают умереть, но смерть убежит от них» (Ап. 9, 6). Таков предел рас​крепощения греховных наклонностей людей, критическая точка разлития греха и зла в мире.

Масштабы эпидемии самоубийств сегодня воистину устрашают. «После распада СССР, — как пишется в одной из публикаций на эту тему, — стало очевидным фактом, что во всех европейских государствах, возникших на его территории, уровень самоубийств яв​ляется самым высоким в мире, а проблема саморазрушающего поведения с каждым го​дом принимает все более угрожающие, эпи​демические масштабы... Согласно критери​ям Всемирной организации здравоохране​ния, психическое здоровье нации находится под угрозой, если количество суицидов пре​вышает 20 случаев на 100 тыс. населения»
... «Согласно современным статистическим дан​ным, в России ежегодно регистрируется 37,8 случаев суицида на 100 000 населения. Для сравнения: в США эта цифра колеблется от 10 до 13... В современном мире смертность от са​моубийств более чем в три раза превышает смертность от автомобильных катастроф. Воз​растная ось суицида сместилась в сторону 24-х и даже 15-летних уже с конца 60-х годов наше​го века, причем в наиболее благополучных с экономической точки зрения странах, таких как США, Австрия, Швейцария, Германия, Голландия, Англия, Австралия и Япония»
. «Статистические показатели по суициду в мире впечатляющи: каждый год полмиллиона землян самовольно расстаются с жизнью; ли​дируют такие страны, как Латвия, Литва, Эс​тония, Венгрия, Россия — однако не отстают от них США и Канада, Япония и Шри-Ланка»
.

Словом, масштабы эпидемии таковы, что за​малчивать проблему суицида становится уже невозможно. Если раньше, когда случаи само​убийства были крайне редки, церковные писа​тели не касались этой темы из соображений ду​ховной гигиены, то теперь появилась необхо​димость, продиктованная теми же самыми соображениями, в изучении законов развития и проявления этой страшной духовной болез​ни. В наши дни эта проблема становится осо​бенно актуальной и к ней обращается все боль​шее число исследователей, особенно на Западе.

Большинство научных работ по суициду ог​раничивается рамками эмпирического описа​ния фактов, а тайна самоубийства, по призна​нию самих ученых, при таком подходе непо​стижима; «понять глубинные причины роста самоубийств невозможно, не вглядываясь в духовные факторы — незримые опоры челове​ческого бытия, и... разгадка проблемы само​убийства кроется, главным образом, не в мате​риальном быте»
. Книг по суицидологии вы​ходит все больше, но наука по-прежнему не знает ответа на главный вопрос: почему люди кончают жизнь самоубийством, что запускает в человеке механизм саморазрушения? «У суицида свои законы, которые мы можем кон​статировать, но не в силах объяснить»
, — ут​верждает психология.

Наука не идет дальше внешнего описания явлений. Но все-таки научно добросовестное исследование фактов по-своему обогащает наши знания о духовной природе человека. И главная ценность таких исследований, как нам кажется, заключается в том, что они, несмотря на свою индифферентность к вопросам религии, непроизвольно, сами того не желая, подтверждают существование ду​ховных законов, на которые всегда указыва​ло Православие и которые игнорировались или, в лучшем случае, недооценивались со​временным сознанием. Именно по причине этой своей «непредвзятости» и «незаинтере​сованности» они служат лучшим подтвер​ждением истинности христианской антропо​логии.

И одним из таких научно добросовестных исследований является книга ведущего аме​риканского суицидолога Эдвина Шнейдмана «Душа самоубийцы». Эта книга интересна, прежде всего, своей попыткой проникнуть в душу самоубийцы. Многолетние работы уче​ного в этой области позволили ему вычленить десять психологически устойчивых характе​ристик, присущих всем самоубийцам в 95 случаях из 100.

Укажем некоторые из них. Вот главная особенность самоубийства по Шнейдману: «Почти во всех случаях к нему приводит боль — ее особый вид — психическая или ду​шевная боль...»
 «Некоторые люди живут в состоянии непрекращающейся муки. Страда​ние, беспокойство или смятение вызываются болью, иногда физической, но чаще душев​ной. [Именно] душевная боль является основ​ной составляющей самоубийства...»
 «Таким образом, боль можно считать квинтэссенцией самоубийства. Суицид является уникальной человеческой реакцией на невыносимую ду​шевную боль — боль, порожденную человече​ским страданием...»

Здесь нужно отметить, что автор делает акцент на чисто психологическом или душев​ном характер этой боли. И, как бы отвергая привычное научное представление о том, что психические явления почти целиком сводят​ся к функционированию клеток головного мозга и поэтому могут как-то фиксироваться приборами, он пишет, что «никакой деталь​ный анализ электрофизиологической актив​ности головного мозга не может снабдить нас реально важными сведениями о драме стра​стей, происходящей в душе»
. Ученый даже специально задерживается на проблеме изме​рения интенсивности физической боли, что​бы показать, что это «...не та боль, которая сопровождает большинство самоубийств »
. Многие люди испытывают жестокие и даже крайне мучительные страдания, выживая по​сле этого и не помышляя при этом о само​убийстве, и если порой у людей, больных, скажем, раком или СПИДом иногда и появ​ляются мысли о самоубийстве, то причиной этому является опять же не физическая, а именно психическая боль, связанная с пере​живаниями по поводу собственной неполно​ценности или с состоянием тревоги.

Именно в силу нематериальной природы этой боли невозможно измерить ее интенсив​ность. Но характерно здесь вот что: она вос​принимается самим суицидентом как непере​носимая. «Когда возникает эта боль, — пи​шет Шнейдман, — ее субъективная реаль​ность представляется бесспорной. И мысль о самоубийстве рождается, если боль становит​ся непереносимой, и человек активно стре​мится к смерти, чтобы прекратить непрерыв​ный поток осознания боли. Самоубийство яв​ляется результатом трагедии, происходящей в душе человека»
, — делает вывод ученый.

Итак, перед лицом современного рацио​нального мировоззрения феномен самоубий​ства со всей своей страшной и неумолимой силой свидетельствует о наличии таких явле​ний в жизни человека, которые, пренебрегае​мые столь долгое время, начинают заявлять о себе, да еще в такой жуткой форме. Они вста​ют перед современным обществом как страш​ная иррациональная загадка. Загадочность и непостижимость их для современного созна​ния, оторванного от опыта Церкви, кажется тем более устрашающей, что энергия падше​го человека, освобожденная от сдерживаю​щих начал Церкви, была направлена на обес​печение самых светлых и, казалось бы, циви​лизованных форм жизни. А идеал цивилизо​ванности — это, прежде всего, достижение максимального комфорта материальной жиз​ни человека и всестороннее развитие душев​ной (но не духовной) жизни личности, осво​божденной от религиозных «оков». И вот те​перь «свободная» и «осчастливленная» всеми достижениями научно-технического прогрес​са человеческая личность почему-то отвечает на них таким загадочным и чудовищным протестом.

И еще один парадокс для современного мышления: статистика неумолимо свиде​тельствует, что эту самую жуткую форму не​приятия жизни избирают именно люди, максимально восприимчивые к благам циви​лизации и, казалось бы, призванные насла​ждаться ими. Как показали исследования, «герой современного самоубийства — выхо​дец из "среднего слоя", т.е. потребляющий культуру»
. Большинство покончивших с со​бой имели хорошие показатели в учебе в годы своего пребывания в школе или инсти​туте, т.е. были достойными представителя​ми цивилизации, исповедующей как идеал раскрепощение личности и свободу от всех запретов. Среди самоубийц очень маленький процент, например, бомжей или умалишен​ных. Почти всеми исследователями пробле​мы суицида также давно отвергнуто ложное представление, будто люди кончают с собой из-за неблагополучия в материальной жиз​ни: нищеты, болезней и проч. Очень высок процент самоубийств в молодежной среде — наиболее жизнерадостной части общества, а потому, казалось бы, и наиболее жадной до благ цивилизации. И, наконец, поразитель​нее всего высокие показатели детского суи​цида. «По данным Института дошкольного и семейного воспитания РАО, сейчас в России более двух тысяч детских и подростковых самоубийств в год. Сегодня на одного детско​го психиатра в России в среднем приходится 26000 душ. По цивилизованным меркам — это запредельная цифра»
. ...«Более 70 про​центов самоубийств совершают дети из внешне благополучных семей»
.

Таков парадокс эпохи прогресса, отверг​нувшей «устаревшие» христианские ценно​сти: человек пытается построить рай на земле, чтобы в итоге попасть в ад. Что это — как не доказательство полной несостоятельности со​временного мировоззрения и смертный приго​вор пресловутым «общечеловеческим ценно​стям», в таком изобилии хлынувшим к нам с Запада с началом перестройки? Неудовлетво​ренные потребности человеческого духа, пренебрегаемые столь долго, заявляют о себе се​годня, на самом что ни на есть взлете челове​ческой цивилизации, такой непереносимой психической болью, которая превосходит лю​бые формы физического страдания. «Попро​буйте пообщаться с этими людьми (то есть с теми, которые пытались покончить с собой), — вам откроется такое, чего вы не увидите ни в одном фильме ужасов. Порой это целая все​ленная кошмара!»
 — признается один из вра​чей кризисного стационара Российского суи​цидологического центра К.Б. Гацолаев, пси​хиатр с тридцатилетним стажем.

Наука с ее рационализмом не в силах объ​яснить, почему сознание современного чело​века вдруг превращается в «фильм ужасов», почему движение людей по пути прогресса, постепенного улучшения материальных ус​ловий жизни, сопровождается нарастанием и аккумуляцией душевной боли — этого страш​ного предвестника самоубийства. Ответить на эти вопросы невозможно, не прибегая к опыту и знанию Церкви. Поэтому основные черты самоубийства, обнаруженные совре​менным американским суицидологом в про​цессе исследования множества случаев само​убийств, мы попытаемся рассмотреть в кон​тексте православной антропологии.

* * *

Согласно учению Церкви, человек был со​творен с единственной целью: жить блажен​ной жизнью в самом тесном и органичном союзе с Богом — Источником жизни и бла​женства всей твари. Вне Его может быть только вечное умирание и непрекращающая​ся мука, так как люди, сотворенные для веч​ной жизни, после отпадения от Бога стано​вятся заложниками вечной смерти.

Из этого предназначения человека — жить в Боге — вытекает очень важное следствие, а именно: человек не был сотворен как сущест​во абсолютно самодостаточное и само по себе совершенное. Не существует так называемой «чистой» человеческой природы, т.е. такой, которая может существовать сама по себе, не​зависимо от Бога. Человек может жить, раз​виваться и совершенствоваться во всей пол​ноте своих природных потенций только при помощи Божественной благодати. Вне благо​дати человеческая природа не может сущест​вовать нормально. Благодать является как бы ее органической составляющей, ее «несу​щей конструкцией», делающей человека причастником жизни Бога — источника веч​ной и блаженной жизни. А благодать — это Божья любовь к человеку, воспламеняющая его ответную любовь к Богу в напряженном стремлении к соединению с любящим его и любимым им Творцом. Но через грехопаде​ние «человек сознательно и добровольно на​рушил союз любви с Богом — свою жизнь, силу и значение он перестал сознавать, чувст​вовать и полагать в Боге... Человек признал себя способным прожить самостоятельно, он полагал всю надежду на свои человеческие силы и средства без высшей религиозной под​держки, без непосредственной связи с Бо​гом... Центр тяжести своей жизни он перенес на себя, вне живого, ближайшего отношения к Божеству... Этот акт самоутверждения был... заблуждением, ошибкой как сознания, так и воли человека... Вместо истинной жиз​ни, к которой человек предназначен, для него началась жизнь нездоровая, ложная, мнимая, ведущая с неумолимою необходимо​стью закона к смерти и физической, и духов​ной, к вечной неудовлетворенности и страда​ниям»
.

Заменив объект своих естественных стрем​лений к идеальному — Бога — самим собой, от любви к Богу перейдя к самолюбию, чело​век полностью погрузился к сферу чувствен​ной жизни. Свою природную жажду в духов​ном блаженстве человек стал реализовывать преимущественно через чувственные наслаж​дения и естественные потребности организ​ма, которые обретают на этом пути уродли​вые формы. К такому гипертрофированному противоестественному удовлетворению телес​ных потребностей человека понуждают злые духи или демоны. Преподобный Максим Ис​поведник пишет, что «посредством [этих ес​тественных желаний] действовала всякая лу​кавая сила, по. страсти естества побуждая волю через естественные страсти обратиться к тлению неестественных страстей»
. В ре​зультате произошло тотальное и необратимое порабощение человека стихиями этого мира и, что самое главное, духами злобы поднебес​ной, которые гораздо могущественнее челове​ка в его падшем состоянии.

Человек стал жить наперекор естествен​ным законам своей собственной природы, и развитие пошло не на рост, а на убыль. Вме​сто того, чтобы черпать жизненную энергию из сферы духовной, человек возжелал обрес​ти ее в сфере материальной, чувственной. Внутри человека появился роковой разлад. «Отказавшись от общения с Богом, но... не имея никакой реальной возможности отка​заться вместе с тем от абсолютного характера своих духовных потребностей, человек ока​зался в безвыходном и самом жалком проти​воречии сам с собой, стал носить в себе внут​реннее непрепобедимое раздвоение, вступил в сферу ничем не препобедимых противоречий мысли и жизни»
. «Не делаю, что хочу, а что ненавижу, то делаю» (Рим. 7, 15), — лако​нично определил этот трагический разлад апостол Павел.

Порочный круг удовлетворения естествен​ного стремления к дающим жизнь благам по​средством чувственных наслаждений, расхо​дующих жизненную энергию, разрушал при​роду человека. Чувственное наслаждение неизбежно влекло за собой страдание как сиг​нал противоприродного растрачивания сил.

Таким образом, человек после грехопаде​ния оказался замкнутым в порочном круге чувственных наслаждений и страданий. И так как стремление к блаженству является основным законом существования, а смерть и страдания для человека противоестественны, то новым принципом его жизни становится постоянное стремление к плотским наслаж​дениям — для того, чтобы избежать страда​ния. Но наслаждение и страдание — это две стороны одной и той же медали, где страда​ние есть отсутствие наслаждения и где на​слаждение «перетекает» в страдание. Их почти что равнозначность подчеркивается и языковой формой, которую имеют эти поня​тия в греческом языке: идони-одини — наслаждение-страдание. Пре​подобный Максим Исповедник, чтобы пере​дать весь ужас существования человека в по​рочном круге монотонно и бессмысленно че​редующихся наслаждений и страданий, этих почти что неразличимых продуктов жизне​деятельности падшего человека, часто ис​пользует эту связку «идони-одини», «идо​ни-одини». Неистовая погоня за наслажде​ниями лишь увеличивает тяжесть страданий, делая их в итоге невыносимыми.

Страдание, таким образом, формируется в сфере духа как сигнал отсутствия благодати — источника жизни человека. Стремление за​глушить страдание посредством чувственного наслаждения влечет разочарование и лишь усиливает страдание, потому что дух не мо​жет находить успокоение в иноприродных для него не духовных наслаждениях. При по​вторных попытках заглушить страдание плотскими удовольствиями дух и душа все более опустошаются, истощая тем самым все силы человека. Жизнь его превращается в цепь непрерывных страданий.

Дух человека умирает в момент отверже​ния благодати. Но поскольку благодать при​суща богозданной природе человека, эта ду​ховная смерть образует феномен мертвенной жизни, т.е. противоестественной жизни в со​стоянии отвержения благодати, а потому ис​полненной мук и страданий. С другой сторо​ны, противоприродное удовлетворение есте​ственных телесных потребностей ради наслаждения приводит к постепенному исто​щению жизненных сил, разного рода физи​ческим болезням. Когда же после смерти духа их запас окончательно истощится, уми​рает тело, а духовная смерть переходит в вечность.

Вот где источник психической боли, тол​кающей к самоубийству — болезнь духа. Подчеркнем еще раз особую природу этой мистической боли: по отношению к ней боль физическая является вторичной, ибо давно доказано, что люди могут переносить самые невероятные физические страдания, не по​мышляя о смерти, пока у них еще остаются духовные силы. Мало того, если дух ожив​лен прикосновением благодати, эти страда​ния даже способствуют духовному возрожде​нию человека, о чем свидетельствуют жизне​описания христианских мучеников и подвижников.

Отсюда понятна и другая константа само​убийства, отмеченная американским суици-дологом: «Самоубийство порождается нереа​лизованными, заблокированными или не​удовлетворенными психологическими по​требностями…  Встречается множество бес​смысленных смертей, но никогда не бывает немотивированных самоубийств, любой суи​цидальный поступок отражает ту или иную неудовлетворенную психологическую потреб​ность»
. Но, как мы видим из учения Церкви, эти потребности и нельзя реализовать, огра​ничиваясь только сферой чувственной или эмоциональной жизни. И хотя люди обычно совершают суицид в экстремальных ситуаци​ях, таких, как развод, потеря работы, нераз​деленная любовь, тяжелая болезнь, большин​ство экспертов предполагает, что это скорее повод для суицида, чем его причина.

Перейдем к другой особенности, характер​ной для всех случаев самоубийства: «Общей задачей суицида является прекращение соз​нания, — пишет Шнейдман. — Самоубийство легче всего понять как стремление к полному выключению сознания и прекращению невы​носимой психической боли, особенно если это выключение рассматривается страдающим человеком как вариант выхода — и надо ска​зать, очень надежный вариант выхода — из насущных, болезненных жизненных про​блем»
. Довольно ценное наблюдение. Оказы​вается, и в суициде человек остается верен своему основному жизненному принципу: из​бегать страданий за счет наслаждений. В этом смысле суицид представляет собой как бы завершающий акт духовного опустошения человека чувственными наслаждениями или, другими словами, максимальную точку эво​люции падшего человека в направлении уда​ления от Бога. Здесь нужно уточнить: макси​мальную точку только в пределах этой зем​ной жизни, поскольку процесс отпадения, как мы можем видеть из учения Церкви, не имеет конца. В пиковых виражах этой бес​смысленной и патологической гонки по замк​нутому кругу наслаждений и страданий пер​вые становятся почти что неразличимы от по​следних (вспомним: идони-одини), будучи их источником. Вне благодати Божией у духов​но опустошенного человека не остается дру​гого способа избежать страданий, как только прекратить работу этого механизма чувствен​ной жизни, постоянно вырабатывающего страдания как продукт сгорания чувственных удовольствий. Действительно, что еще остается делать грешному человеку, когда он осознает, что все эти так называемые ра​дости жизни приносят одни мучительные страдания? Духовно опустошенный в этом бессмысленном круговращении удовольст​вий и страданий, он возненавидит эти «радо​сти жизни» и саму жизнь. «Возможность са​моубийства есть одно из утешений, если все другие утешения исчерпаны»1. Живым гени​альным воплощением этой психологии само​разрушения явился в XIX веке пессимизм Шопенгауэра, «который призывал к мирово​му самоубийству, к угашению мировой воли к жизни, порождающей муку и страдание»
. ...«Мне больно, и, знаешь, я очень устал... Я не вижу никакого смысла в жизни, не пони​маю, зачем она мне, мне просто надоело... Куда бы я ни пошел, чем бы ни занялся, мне тоскливо до жути. Лучше б я не рождался!»
 — вот психология грешника, разорвавшего связь с Богом, ибо без Бога человек неизбеж​но теряет вкус к жизни. Это — психология самоубийцы.

Николай Бердяев. О самоубийстве (психологический этюд): из сборника «Суицидология: прошлое и настоящее». Москва, «Когито-Центр», 2001. С 103.
Феномен суженного «туннельного» созна​ния — еще одна общая черта самоубийства, выделенная американским суицидологом. «Сужение или "туннельность" сознания, — пишет Шнейдман, — заключается в резком ограничении выбора вариантов поведения, обычно доступных сознанию данного челове​ка в конкретной ситуации, если его мышле​ние в состоянии паники не стало дихотомиче​ским (либо-либо)... Либо я достигну некоего особенного (почти волшебного) разрешения всей ситуации, либо же перестану существо​вать. Все или ничего. Варианты выбора сни​зились до двух... Либо волшебное разреше​ние проблемы, либо смерть»
. Знаменательно это словечко «волшебное» в данном определе​нии. Здесь нет упования на Бога, а есть ожи​дание чуда, совсем как в детской песенке: «Прилетит вдруг волшебник в голубом верто​лете». А поскольку надежда на волшебника иллюзорна, то естественно рождается чувство безнадежности и беспомощности, которое яв​ляется еще одной характерной особенностью самоубийцы. «Следом возникает отчаяние, порожденное ограниченным видением только двух альтернатив, а не трех или большего числа вариантов выбора, какие обычно пред​лагает повседневная жизнь»
. «Я ничего не могу сделать (кроме как прервать эту цепьстраданий), и никто не может мне помочь (об​легчить боль, которую я испытываю)». Тун-нельность сознания самоубийцы — это наибо​лее полное и «совершенное» выявление пси​хологии падшего человека, загнавшего себя как бы в мрачный туннель, из которого, по​сле того как он окончательно растратит себя в бесплодных наслаждениях, доставляющих одно страдание, только один выход — в смерть. Словом, живи, пока живется, пока есть силы и здоровье, а потом — мрак безыс​ходности перед лицом неизбежной смерти. И что хорошего в этой жизни, если все подвер​жено распаду и тлению? Такая вот безальтер​нативная перспектива. «Земля еси и в землю отыдеши»
. Напрасно утешать себя прибаут​ками, вроде «живи и радуйся жизни» или «не думай о смерти». Не поможет и «героичес​ки-отчаянная» бравада: «после меня хоть тра​ва не расти». Это геройство вскоре улетучит​ся, как дым, и останется только затопляющее душу отчаяние безысходной тоски. Для чело​века с туннельным сознанием нет выхода на просторы бессмертия — есть лишь бегство от ужаса, заполняющего душу, в скорейшую смерть.

Таким образом, самоубийство — это логиче​ский итог грехопадения или, по мысли Ф.М. Достоевского, предел человеческого своево​лия. И «реплика ветхозаветного Змия Эдем​ского: "Вы будете как боги" (Быт. 3, 5), — об​ретает смысл: "Кто смеет убить себя, тот бог"»
. Чтобы стать богом, человек должен победить страх смерти — этот предел наслаж​дений и страданий, — должен убить себя... чтобы доказать, что он один хозяин жизни и смерти.

Таков воистину страшный подтекст идео​логии «свободы» — этого нового идола совре​менного человечества. Пресловутые «права человека» включают в себя и право распоря​диться своей собственной жизнью — вплоть до права на самоубийство. Полная свобода воли — в способности к самоубийству. «Ни​кто не даст нам избавленья: ни Бог, ни царь и ни герой, — добьемся мы освобожденья своею собственной рукой», — провозглашает из​вестный гимн «свободы». Так и напрашива​ется уточнение: «Наложим на себя руки». Со​временный исследователь проблемы суицида Олег Дарк пишет: «Самоубийство — всегда бунт: против природного, социального или индивидуального устройства (отсутствия та​ланта, привлекательной внешности). Это по​следний способ, который всегда в запасе, из​менить существующее, что и значит «стать творцом»  (на место Творца).  Предельный критерий творческой самостоятельности — право самому выбирать свою смерть (время, место и форму)»
.

Итак, самоубийство — это предел своево​лия. Но сущностью своеволия является само​любие, ибо любовь к Богу понуждает творить волю Божью, а любовь к себе — исполнять собственную волю. Когда мы говорим, что в грехопадении человек поставил себя на место Бога, то это означает, что он возлюбил вместо Творца тварь и, прежде всего, себя. Человек изменил объект своей любви, а энергия, сила любви осталась. Любовь — это самая мощная из энергий духа человеческого, и, как отраже​ние основной Божественной энергии — беско​нечной любви к человеку вечного Бога — она несет на себе печать бесконечности. «Любовь человека живет бесконечным стремлением к своему объекту, она полностью удовлетворя​ется только при встрече с Богом, с Бесконеч​ностью»
. Бог как бесконечный предмет че​ловеческой любви, соответствующий беско​нечности ее стремления, заменяется после грехопадения конечным предметом, на кото​рый направляется вся бесконечность челове​ческой любви. В этом корень греха. «Стра​сти — это бесконечная привязанность к ко​нечным вещам и людям»
. Поэтому обожествление твари вместо Творца является необходимым следствием идеологии нового грехопадения, совершившегося и совершаю​щегося, начиная с эпохи Возрождения.

Парадоксальным образом это своевольное самолюбие, погружающее человека в мучи​тельное круговращение удовольствий и стра​даний, на самом деле оборачивается ненави​стью к себе и к миру. «Эта бесконечная при​вязанность к конечным вещам не может удовлетворить подлинной бесконечной жажды сердца. Только встреча сердца с Богом способна удовлетворить его жажду»
. Поэто​му истинной любовью можно любить только Бога, Того, Кому обязан жизнью, всем своим существованием и будущим вечным блажен​ством. Любовь же к себе, эгоизм или эгоцен​тризм — это любовь к тому, что не может дать жизни и блаженства, а поэтому это «лю​бовь» к смерти, которую естественно было бы ненавидеть. «Психологический парадокс за​ключается в том, что ненависть и отвращение к себе есть вместе с тем эгоцентризм, погло​щенность собой, бессилие выйти из себя, за​быть себя и подумать о других»
. ...Вот поче​му «обожествление человека, человекобожество может предельно проявить себя лишь в насильственной смерти»
. Если человек бог, то он сам может победить боль и страдание... «Человек хочет лишить себя жизни, но хо​чет лишить себя жизни именно потому, что не может выйти из себя, что он погружен в себя. Выйти из себя он может только через убийство себя. Жизнь же, закупоренная в себе, есть невыносимая мука. Самоубийца всегда эгоцентрик, для него нет больше ни Бога, ни мира, ни других людей, а только он сам... Психология самоубийства есть психо​логия замыкания человека в самом себе, в своей собственной тьме»
, — пишет Николай Бердяев.

Круг замкнулся... Ловушка захлопну​лась... Страшная инерция грехопадения, по​стоянного убегания от страданий в погоне за наслаждениями, может разрешиться этим окончательным бегством — бегством от само​го себя, от страшной зияющей пустоты в са​мом себе, которую уже не заполнить никаки​ми наслаждениями. Оно становится послед​ним наслаждением, последним «утешением, когда все другие утешения исчерпаны»
. Бегство — еще одна из наиболее характер​ных черт самоубийцы. «Эгрессией или бегст​вом, — пишет Эдвин Шнейдман, — называ​ется преднамеренное стремление человека удалиться из зоны бедствия или места, где он пережил несчастье. Вот примеры из суи​цидальных записок: "Покончив с собой, я избавлюсь от всего"; "Теперь, наконец, при​дет свобода от душевных мучений". Само​убийство является предельной агрессией, на фоне которого меркнут все прочие виды бег​ства — уход из дома, увольнение с работы, де​зертирство из армии или развод с супругом»
.

Страшная диалектика «переливания» на​слаждений в страдания (эдони-одини) нахо​дит свое окончательное завершение в полном совпадении «последнего» наслаждения с пре​дельным страданием. Как можно уйти, убе​жать от себя, от невыносимой муки своей соб​ственной самости при полном оскудении ис​точников любви к чему-то или кому-то другому помимо себя самого, когда для тебя «нет больше ни Бога, ни мира, ни других лю​дей, а только ты сам»?
 Парадоксальным об​разом это бегство, этот «выход» является уничтожением последнего шанса реального выхода из самого себя. А реально выйти из самого себя — значит хотя бы на мгновение забыть о себе, о своих «психологических про​блемах», осознать, что вокруг тебя есть люди, которым ты нужен, а над тобою — Бог, Который нужен тебе и Который бесконечно тебя любит.

* * *

Давайте теперь посмотрим сквозь призму церковного учения на современное духовное состояние человека, где предельной точкой грехопадения является суицид.

Современный человек — прежде всего, че​ловек развлекающийся. «Человек создан для счастья, как птица для полета», — эти слова В.Г. Короленко стали девизом современной цивилизации. Поток реклам взывает и убеж​дает «брать от жизни все». Индустрия раз​влечений является сегодня самой доходной отраслью. С каждым днем изобретаются все более утонченные наслаждения, растет спрос на все более острые ощущения. Понятно, что в результате они порождают лишь более изо​щренные страдания и острую боль.

Самоуслаждение, как мы видели, загоняет человека в жизненный «туннель» или тупик. Погружаясь в омут чувственных удовольст​вий, человек попадает в дурную бесконеч​ность никогда полностью не удовлетворимых, но неуклонно усиливающихся жела​ний. Известно, что все наши чувства подобны желудку, постоянно требующему пищи. Страсть — бездна, в которую можно падать всю жизнь. С другой стороны, опутанный множеством привычек и страстей, человек, как мы видели выше, коротко замыкается на себе, на своих проблемах, переживаниях. Круг его общения сужается чуть ли не до уровня персонального компьютера. Учеными подмечено, что современный человек отлича​ется низкой общительностью, пониженной контактностью. Парадоксально, но большие города с их неограниченными возможностя​ми для удовлетворения всех потребностей со​временного человека, становятся городами одиночек.

Философ XIX века Дюркгейм видел глу​бинную причину роста тенденции к само​уничтожению как раз в ослаблении общест​венных связей, сплачивающих людей друг с другом. Людей разобщает разнузданность чувств и желаний, освобождение их из-под общественного контроля. Причем рост суици​дов пропорционален росту дезинтеграции или разобщенности общества. И наоборот, наивысшей сплоченностью общество отлича​ется в годы тяжких испытаний, бедствий, войны, голода. В эти периоды, соответствен​но, и самые низкие показатели самоубийств
. Общественная сплоченность — это лишь внешнее обнаружение самой главной формы сплоченности — духовной, которую обеспечи​вала Церковь. Соборность Церкви — это спло​ченность или единство людей на самом фун​даментальном, «природном», т. е. духовном уровне. Ею если не окончательно преодолева​лись, то смягчались любые формы разделе​ния людей по имущественному положению, по уровню образования и т. п., не допуская распада общества на враждующие партии и группы.

К сожалению, современное общество дос​тигает сегодня предела дезинтеграции. Уста​новка на достижение максимального комфор​та земной жизни превращает общество в тол​пу эгоистов, постоянно противоборствующих друг другу. А эгоист смотрит на другого чело​века лишь как на объект своих вожделений или как на потенциального противника. Он не способен к самопожертвованию, к любви. Наукой констатируется ослабление семей​ных, дружеских связей, а случаи суицида среди женатых людей встречаются гораздо реже, чем у одиноких.

Современные люди нередко нервны, мни​тельны, напряжены, мрачны, тяжелы в об​щении, раздражительны, часто срываются по незначительному поводу, не имеют сил лю​бить, терпеть. Все это — плоды разобщенно​сти и господствующего ныне уныния духа. По наблюдениям ученых-медиков наш век — это век депрессии, и где-то к 2010 году де​прессия по прогнозам психиатров станет уже естественным состоянием психики человека.

Усилению трагического разлада человека с самим собой и другими людьми, появлению различных предвестников суицида в форме неврозов, депрессии, душевной и духовной опустошенности, способствует еще такой не​маловажный психологический фактор как мечтательность. Церковь всегда считала меч​тательность греховной наклонностью души, чреватой опасностью духовного самообмана и самообольщения — состояния, в православ​ной аскетике называемого «прелестью». А из церковной практики известно, что «пре​лесть» нередко приводила незадачливых под​вижников к самоубийству.

Когда человек живет преимущественно чувственной, страстной жизнью, он погружа​ется в мир иллюзий, мечты и грез. Привязан​ность к чувственным удовольствиям, безмер​но усиливающаяся и закрепляемая достиже​ниями цивилизации, по слову преподобного Максима Исповедника, «научает домогаться неосуществимого и невозможного в пределах намеченной цели»
, или, другими словами, бесконечного наслаждения конечными чувст​венными удовольствиями. Эта неосуществи​мая мечта неизбежно влечет за собой горечь разочарования, потому что любая цель, огра​ниченная рамками этой земной жизни, нико​гда не сможет удовлетворить бесконечных за​просов человеческого духа. В психиатрии су​ществует такой термин, как «депрессия победы». Им обозначается состояние, возни​кающее на вершине успеха. И Лао-Цзы учил, что «встречать победителей должны плакаль​щики и могильщики»
.

Человек постоянно строит воздушные зам​ки, а потом стонет под их развалинами. В этой заведомо обреченной на неудачу гонке за призраками счастья человек в итоге опусто​шается и разочаровывается в жизни. По мне​нию известного философа и психолога Эрика Фрома, «деструктивная сила, сила самораз​рушения, возникает из-за невозможности че​ловека осуществить свой жизненный про​ект»
. А жизненные проекты современного человека становятся все более иллюзорными и призрачными. Он постоянно, на каждом шагу, наталкивается на досадные, терзаю​щие душу противоречия между «идеалами» современных рекламных клипов, образами удачливых мифических героев из современ​ных сериалов и «серой» действительностью. «Вся жизнь — сплошное наслаждение», — проповедуют сегодняшние учителя и рефор​маторы жизни, а на самом деле она полна страданий, и эти страдания тем сильнее, чем острее наслаждения. В результате человек испытывает душевные мучения из-за невоз​можности реализации своих призрачных, фантастических планов. К своим обычным и неизбежным жизненным трудностям и скорбям он прибавляет еще и эти «скорби собст​венного сочинения» — скорби, которые чело​век сам «намечтал» себе.

Современная масскультура, компьютеры, средства mass-media еще больше увеличива​ют разрыв между мечтой и реальностью. Они погружают человека уже в некую виртуаль​ную реальность, в настоящий мир призраков, где обитают совершенно нереальные герои с совершенно нереальными возможностями и нереальными запросами. Человек создает во​круг себя некую искусственную среду обита​ния, а через СМИ ему постоянно навязывают​ся искусственные модели поведения, искус​ственные потребности. Ему внушается, что без них не прожить.

Мода — это еще один из механизмов введе​ния человека в уныние. Колесо моды вертит​ся, не останавливаясь, и за ним очень трудно угнаться. Только человек успевает обзавес​тись средствами для приобретения очередной модной вещицы, как она уже выходит из моды. Все время он должен бежать за уходя​щим поездом. Невозможность соответство​вать постоянно навязываемым псевдосвет​ским нормам поведения — важная причина депрессии современного человека среднего класса. Он чувствует себя отверженным, ко​гда не может позволить себе иметь престиж​ную марку Мерседеса, престижный круг зна​комых, ходить в престижные рестораны. Не​редко такие «неудачники по жизни», оказавшиеся на обочине своего местечкового «бомонда», превращаются в «экстремалов»: свою надуманную «ущербность» они пытают​ся компенсировать за счет страстного увлече​ния опасными для жизни, экстремальными видами спорта, становясь потенциальными самоубийцами.

Именно в ключе поисков наслаждений воспитываются сегодня целые поколения. «Я хочу, чтобы мой ребенок жил счастливо и не знал горя», — таково основное воспитатель​ское кредо многих сегодняшних родителей, старающихся исполнить любой каприз своих драгоценных чад. Из этих «баловней судьбы» формируется современная армия фанатов мечты, фанатов рекламы, фанатов тусовок, на которых происходит слом индивидуально​стей. Люди, вырванные из реальности, теря​ются в жизни и теряют самих себя. Один из участников эстрадной группы «Иванушки Интернэшнл», не вынеся контакта с реально​стью, выбросился из окна многоэтажного дома. Созданный им мир призраков убил сво​его творца, а примеру кумира последовали еще две девушки. Ведь суицид, как и любая другая страсть, заразителен...

Русский ученый XX века профессор Дмит​рий Федорович Горбов, изучив истории само​убийств многих знаменитостей — художни​ков, поэтов, музыкантов — пришел к выводу, что самоубийство — это убийство «черного человека» в себе. «Черный человек» — этот мрачный спутник измученной души, неот​ступно преследующий ее, — классический персонаж искусства. Вспомним хотя бы исто​рию Моцарта: «черный человек», заказав​ший ему «Реквием», оказался предвестником его смерти. Этот мрачный «незнакомец» пре​следовал также и Есенина. Поэт даже посвя​щает ему одну из своих поэм:

«Черный человек на кровать ко мне садится, Черный человек спать не дает мне всю ночь»
.

Однажды в номере гостиницы «Англетер» Сергей Есенин, взглянув на себя в зеркало, в ужасе разбил его тростью. Он увидел в зерка​ле кроме себя еще «кого-то» страшного...

Нетрудно догадаться, кто этот «черный че​ловек». Душа не выносит его сожительства, настолько оно тягостно. Душа как бы ледене​ет и цепенеет. И человек готов убить себя, лишь бы убить беса, поселившегося в нем. В церковной практике изгнания злых духов из человека (или так называемой «отчитке») этот бес называется духом тоски предсердечной или духом тяжелой сердечной тоски. «Тоска, как выпавшая гадина, сковала серд​це черной петлею», — такое описание предсердечной тоски мы встречаем в одной из пе​сен священника Олега Скобли. Одержимые духом самоубийственной тоски свидетельст​вуют, что в таком состоянии меняется само восприятие окружающей действительности. Все предметы вокруг — люди, вещи, даже са​мые стены квартиры, в которой находишься, становятся постылыми и невыносимыми до боли. И если твоя квартира на четвертом эта​же, то так и подмывает выброситься из окна. Тоска буквально душит, кажется, что вот-вот сойдешь с ума или покончишь с собой. (Л.Н. Толстой в минуты приступов этой тоски «был вынужден прятать веревки и галстуки и не брал на охоту ружья»
.) И еще человек чувст​вует — он здесь, он рядом, твой «черный че​ловек»... Таков итог окончательного раскре​пощения личности, о котором мечтали все наши свободолюбцы: пустота опустошенной души с подселенцем из преисподней.

Атеистическое сознание не раз пыталось разделаться с «предрассудком» о существова​нии дьявола, вытеснить его в область нере​альности, мифа. Но «демифологизирован​ный» и превращенный в сознании современ​ного человека чуть ли не в забавный персо​наж древний дракон снова дышит в лицо че​ловечеству смертоносным дыханием. Дьявол и его слуги сходят со страниц дешевых бест​селлеров, с экранов телевизоров и компьюте​ров и приступают к человеку не в традицион​ном устрашающем, а в «приемлемом» для него виде, например, как благородные пред​ставители внеземных цивилизаций (НЛО). Но, приблизившись к человеку, они заража​ют его своим холодом и мраком, отравляют его существование. И тогда человек начинает ненавидеть себя, потому что в нем поселяется «черный человек». Присутствие этого «чер​ного человека» в себе самоубийцы, как пра​вило, чувствуют, но с упорством неверующих людей отказываются признать существова​ние дьявола, увлекающего их в пучину от​чаяния. Архиепископ Иоанн (Шаховской) пишет об этом так: «Самоубийцы, пред само​убийством своим, совсем не знают, что около них стоит гадкий (невыразимо) злой дух, по​нуждая их убить тело... И советует этот дух, и убеждает, и настаивает, и понуждает, и за​пугивает всякими страхами: только бы чело​век нажал гашетку или перескочил через по​доконник, убегая от жизни, от своего нестер​пимого томления... Человек и не догадывает​ся, что "нестерпимое томление" — не от жиз​ни, а от того, от кого и все мысли, "обосновывающие" убиение себя. Человек думает, что это он сам рассуждает и приходит к само​убийственному заключению. Но это совсем не он, а его мыслями говорит тот, кого Господь назвал "человекоубийцей искони". Человек только безвольно соглашается, невидимо для себя берет грех диавола на себя, сочетается с грехом и с диаволом...»

Теория «черного человека», согласная с опытом Церкви, хорошо объясняет две наи​более парадоксальные и непонятные для без​религиозного сознания черты самоубийства, выделенные американским суицидологом Шнейдманом. Первая: «Внутренним отноше​нием к суициду является амбивалентность», то есть ...«люди, совершающие самоубийст​во, испытывают двойственное отношение к жизни и смерти даже в тот момент, когда кончают с собой. Они желают умереть, но од​новременно хотят, чтобы их спасли... Для са​моубийства типично состояние, при котором человек перерезает себе горло и одновремен​но взывает о помощи, и оба эти действия яв​ляются искренними и непритворными. Ам​бивалентность представляет собой совершен​но естественное состояние при самоубийстве: чувствовать, что ты должен совершить его, и одновременно желать постореннего вмеша​тельства... Люди были бы счастливы не идти на саморазрушение, если бы не "должны" были предпринять его»
. Это «должны» в формулировке ученого — прямо в точку. Сло​во как бы указывает на некое внешнее наси​лие над волей человека. Вспоминается при​знание на следствии убийцы трех оптинских иноков в Пасху 1993 г.: «Не хотел убивать ребят, но я должен был отомстить Богу в лице Его служителей». Самоубийца тоже мо​жет сказать, что не «хочет» убивать себя, но «должен» это сделать, потому что этого хочет тот, кто завладел его душой.

И вторая черта: «Общим коммуникатив​ным действием при суициде является сооб​щение о своем намерении... Многие люди, на​меревающиеся совершить самоубийство, не​смотря на амбивалентное отношение к планируемому поступку, исподволь, созна​тельно или безотчетно подают сигналы бедст​вия, как бы снабжая окружающих ключами к своему намерению, они стенают о своей бес​помощности, взывают о вмешательстве или ищут возможности спасения...»
 Иными сло​вами, в периоды приступов самоубийствен​ной тоски человек, самоубийца, становится более похож на жертву, чем на самостоятель​ного решителя своей участи. Как бы некая посторонняя сила воздействует на него про​тив его воли, и он, чувствуя бессилие ей со​противляться, пытается прибегнуть к помо​щи окружающих.

* * *

Суицид — это яркий фонарь, который вы​свечивает, вырывает из полумрака обыденно​сти и людской теплохладности основные ис​тины Православия. В этой самой горячей точ​ке духовной брани, в ее эпицентре, отвоевываются или проигрываются основные ценности, решаются важнейшие проблемы. Здесь сталкиваются самые веские «за» и «против» в отношении веры и неверия, и опытно подтверждаются непреложные ценно​сти христианства. Здесь, в этой горячей битве между Богом и диаволом за души людей, на​ходится, наверное, ключ к пониманию смыс​ла и значения победы над смертью, одержан​ной Христом. Научный опыт исследования суицида является одновременно опытным подтверждением основных, фундаменталь​ных истин Православия и свидетельством того, что только Церковь обладает средства​ми борьбы против этого страшного современ​ного бедствия. Только с этой точки зрения, как нам кажется, и нужно подробно рассмат​ривать эту проблему, а если не так, то лучше и вовсе ее не касаться, памятуя предостере​жение отцов не «исследовать бездны сатанин​ские» из-за возможности заражения этой страшной духовной болезнью.

И на фоне этой мрачной современной про​блемы ярче всего оттеняется тема Креста, ко​торая проходит красной нитью через все цер​ковное учение. Крестом исцеляется основная болезнь падшего естества человеческого — мучительная, противоестественная потреб​ность в греховном наслаждении, приносящем страдания и, в конечном итоге, — смерть. По​требность по сути своей самоубийственная. Из-за влечения к смертоносным наслажде​ниям, влечения, называемого в Церкви пер​вородным грехом, каждый человек несет в себе, в своей плоти, зародыш саморазруше​ния и является как бы потенциальным само​убийцей. В каждого из нас сатана впрыснул этот яд, поэтому нужно, прежде чем помо​гать другим, уничтожить смертоносное на​чало в себе — остановить поток разрушитель​ных страстей, истощающих душу и тело. Че​ловек тянется к наслаждениям, потому что боится страданий и бежит от них, попадая в итоге из огня да в полымя. Церковь знает — надо претерпеть страдание. Нужно «возлю​бить прежде всего скорби и печали»
, — как учил преподобный Исаак Сирин, то есть взять и понести свой Крест. Жизненную энергию, уходящую через страсти «вниз», нужно силой покаяния через страдания «вы​талкивать» «вверх», пока она в самой «верх​ней точке» — в духе, не соединится с потока​ми животворящей энергии или благодати Бо-жией, с потоками Божией любви. При мертвости духа и непомерной требовательно​сти чувств отказ от греховных наслаждений на первых порах всегда мучителен для чело​века и срастворен со скорбью. Но когда дух наш оживет, снова придя в соприкосновение с естественным Источником нашей радости и блаженства — с Богом, тогда скорбь эта претварится в радость, которая даже не снилась людям, привыкшим находить сомнительное удовольствие в угождении своей плоти. Об этом свидетельствует тысячелетний опыт Церкви. Вот как он отражен в писаниях од​ного из великих подвижников Православия, святителя Григория Паламы: «Есть некая не​престанная энергия, благодатно поселяющая​ся, живущая и укореняющаяся в душе, поро​ждающая источник святой радости, которая притягивает к себе ум, уводит его от разнооб​разных вещественных представлений и на​страивает так, что ему не сладки никакие те​лесные наслаждения... Потому что как на​слаждение, идущее от тела к уму, делает весь ум телесным, нисколько не освящаясь от слияния с высшим, а наоборот, передавая уму свою низменность, от чего весь человек становится "плотью".., — так и духовная сла​дость, переходящая от ума на тело, и сама нисколько не ухудшается от общения с телом и тело преображает, делая его духовным, так что оно отбрасывает злые плотские стремле​ния и уже не тянет душу вниз, а поднимается вместе с ней, отчего и весь человек становит​ся тогда "духом"»
... Таково удивительное свойство Креста Христова, парадокс благости ига и легкости бремени Христова (Мф. 11, 30) — «идея», не приемлемая для «крестоборческого» сознания современного человека с его неуемной жаждой наслаждений и прин​ципиальным нежеланием терпеть «законно причитающиеся» ему за эти наслаждения страдания.

В этом смысле суицид и самопожертвова​ние через Крест являются полными антипо​дами. Это как бы крайние, критические точ​ки, после которых процесс движения лично​сти к спасению или погибели становится необратимым. Казалось бы, одинаковые по результату (смерть) — они, тем не менее, аб​солютно противоположны по сути. Иначе бы не взывал сатана устами христоубийц: «сой​ди с Креста... и уверуем в Тебя» (Мф. 27, 40-42). Самоубийц сатана, наоборот, со всей своей чудовищной изобретательностью угова​ривает, убеждает, толкает на самоубийство. Это потому, что смерть в том и другом случае имеет абсолютно противоположные знаки и значение. Речь идет о смерти телесной, кото​рая, по сути, еще не есть смерть, а есть лишь переход, пусть страшный и мучительный, в настоящую уже смерть или жизнь.

Суицид — это убийство жизни, убийство человеком в себе последней искры истинной жизни, искры благодати, которая до послед​ней минуты живет в его сердце и, как голос совести, подсказывает, что ему надо делать, дает ему выход. Самоубийца принципиально не желает страдать, отвергает крест, который он сам же соорудил из своих страстей. В этом он верен основной своей жизненной линии, определяемой погоней за удовольствиями. Он самовольно выключается из Божественного плана, плана спасения человека от вечной смерти. А этот план после грехопадения мог осуществиться только через принятие страда​ний, как последствий страстной жизни, через терпеливое несение своего жизненного кре​ста. Суицид — это предельный вызов, катего​рическое несогласие и отвержение Божест​венной воли, Божественной любви, Которая так возлюбила человека и возжелала его спа​сения, что Сама предала Себя на крайние му​чения, взяла на Себя муку всего мира, стра​дания всех людей, от века бывших и должен​ствующих быть. «Ибо так возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного» (Ин. 3, 16), — для того, чтобы показать единственно возможный выход из безвыходного жизнен​ного тупика, в котором оказался человек по​сле грехопадения.

Суицид — это окончательная фиксация страстности, последний и самый решитель​ный акт верности человека своей страстной натуре. Либо «волшебное» разрешение всей жизненной ситуации, в которой оказался че​ловек, живущий своими страстями, либо смерть. Словечко «волшебное»
 как раз и подразумевает, на наш взгляд, отвержение страдания, которое человек сам на себя на​влек в результате возделывания удовольст​вий. «Волшебное» — такое же легкое и при​ятное, как удовольствие... Но в данном слу​чае смерть — это тоже стремление к блаженству или, во всяком случае, к покою. «Мысль об аде в его религиозном понима​нии, обычно не приходит в голову самоубий​цы... При самоубийстве конечная цель со​стоит именно в обретении покоя неодушев​ленности»
.

Именно в этом состоит главный и страш​ный обман сатаны: под видом покоя и бла​женства он подсовывает человеку, в его есте​ственном стремлении к ним, вечную муку. Здесь окончательно срабатывает механизм действия греха, контрольный его запуск. Все остальные его запуски были только репети​цией этого последнего. Каждый на опыте ис​пытал призрачность греховного наслажде​ния. Грех силен только в воображении, и только в воображении он так неудержимо влечет человека к себе, но на деле — всего лишь минутное, а может, секундное сомни​тельное наслаждение, а затем — скорбь, муки совести, страдания, болезнь, смерть... И вот человек, наконец, приблизился к краю безд​ны, к которой шел всю жизнь... А что, если встать на краю и, затаив дыхание, заглянуть в бездну? А.С. Пушкин гениальным чутьем поэта уловил этот последний и самый страш​ный обман сатаны в преподносимом им чело​веку последнем дьявольском подарке, по​следнем захватывающем душу наслаж​дении-оборотне: «Все, все, что гибелью грозит, для сердца смертного таит неизъяс​нимы наслажденья». Интуицией пророка Пушкин почувствовал этот страшный надлом в душе падшего человека — глубоко затаив​шуюся в самых глубинах его подсознания по​тенциальную возможность согласия на этот последний «дар» сатаны, на этот последний, «самый сладкий и самый горький» плод пре​дельной свободы воли, предельного своево​лия. «Наконец-то все окончится, прекратят​ся все мучения, и я, наконец, обрету полный покой, полную свободу от всего...» «Будете как боги...» «Стать богом». То есть испытать это окончательное наслаждение своей само​сти, своего своеволия, своей предельной сво​боды и независимости, предельного произво​ла, упоение божественной властью над жиз​нью и смертью. И в роковую минуту сатана может нажать на эту запретную красную кнопку. И взрыв невероятной силы, как взрыв термоядерной ракеты, оглушит и осле​пит всю вселенную. И Ангелы в ужасе со​дрогнутся при виде великого крушения чело​века и падения его в черную страшную пусто​ту, в «ничто» своей самости, где сокрыта бездна вечных, нестерпимых мучений. К этим мучениям он последовательно шел, жадно ища наслаждений и с нетерпением от​вергая страдания, попирая Крест, Богом ему данный как справедливое и целительное средство от боли и муки его своевольной души. Суть адских мучений состоит в том, что человек добровольно отвергает любовь Божью, излучающуюся от Креста Христова и сообщаемую только через собственный жиз​ненный крест.

На Западе сегодня пишутся пособия для родственников самоубийц, потому что само​убийство — это страшная пробоина в семье самоубийцы, приносящая ей большой урон. Оно как некое проклятие рода, как оружие огромного радиуса действия, взрывная волна которого охватывает будущие поколения. Бывает, что в роду самоубийцы дети страда​ют психическими заболеваниями или насле​дуют тягу к самоубийству. Это семейное бед​ствие снижает жизненную энергию рода, ос​лабляет волю к жизни его членов.

Напротив, самопожертвование до смерти является высшей формой воли к жизни и по​тому самым сильным оружием против само​убийства. Недаром мученики называются се​менем Церкви. Во все времена мученический подвиг — жертвенная смерть за Христа — считался самым достойным и великим вен​цом человеческой жизни. И это потому, что мученики с максимально возможной силой и убедительностью утверждали своей смертью такие жизненные сверхценности, за которые не только не страшно, но даже радостно уми​рать. Своей смертью, как это ни парадоксаль​но, они вливали в души и сердца людей но​вые потоки энергии жизни, потому что осво​бождали их от страха, малодушия и греховного оцепенения, сковывающих людей со времен грехопадения и толкающих их на любые преступления ради сохранения своей крохотной и серенькой земной жизни. Страх, малодушие и греховное самолюбие раскалы​вают и разрывают все существо человеческое. Разрыв происходит по линии совести, напол​няя душу густым мраком нравственных тер​заний и сомнений. Этот внутренний разлад и вражда зачастую вырываются наружу вспышками ненависти на все и вся и залива​ют землю потоками крови ослепших от своей злобы людей. Всегда требовалась жертва, ко​торая была бы способна успокоить своим не​земным миром разрушительную стихию мя​тущейся совести и радостным светом разо​гнать мрак страха смерти, словно гвоздями прибивающий человека к праху и тлену зем​ной жизни. Мученики Христовы — самые близкие и верные ученики Христа, вслед за Ним и вместе с Ним они несут нам весть о по​беде над смертью и о новой жизни. Сейчас, как никогда, нам, нашему Отечеству требует​ся их помощь, помощь новомучеников Рос​сийских. Никогда еще Россия не погружа​лась в такую бездну отчаяния и самоубийст​венного распада. Распад может остановить только Божественная благодать и подвиг му​ченичества.

Самопожертвование, крестная смерть — это окончательная смерть страстности и, зна​чит, окончательное и уже необратимое ее ис​целение и возвращение к предназначенному по естеству блаженству. Ибо воплотившийся Бог мог явить бесконечность своей любви в ограниченном смертном человеческом теле, только умерев за людей. Но эта вечная Лю​бовь, которая есть вечная жизнь, соединив​шись со смертным телом падшего человека, обессмертила его всего, оживотворила силой Своей собственной Любви.

Поэтому «крест есть единственная защита против самоубийства и единственная сила, ко​торая может быть ему противопоставлена. Всякий человек, склоняющийся к самоубий​ству, должен осенить себя крестным знамени​ем, принять крест внутрь себя. Именно тайна креста и есть осуждение самоубийства»
.

Мы видим, как легко вписываются данные суицидологии в канву православного учения. «Бог есть любовь». Для многих и многих лю​дей эта краткая формула христианства стала сегодня слишком абстрактной и бесполезной. «По причине умножения беззакония во мно​гих охладеет любовь» (Мф. 24, 12). И в нашу эпоху постепенного вытеснения христианства из жизни людей по-новому раскрывается пророческий смысл слов Спасителя о том, что если люди перестанут говорить о Нем, «то камни (в нашем случае окаменевшие души самоубийц) возопиют» (Лк. 19, 40). Какая жуткая реальность скрывается за этими сло​вами! Когда все средства убеждения исчерпа​ны, только эти остывшие души-камни оста​ются последним аргументом в защиту отвер​гаемого многими основного христианского принципа Любви, практически единственно​го для выживания в этом мире для мира ино​го, «где нет ни болезней, ни воздыхания»
. Эгоцентризм самоубийцы — это прежде всего резкий дефицит любви. Психологи и психи​атры о некоторых своих тяжелых пациентах-суицидентах говорят, что «они воспитали в себе неспособность любить». Но именно эти люди остро нуждаются в любви, ибо находят​ся в том состоянии «окамененного нечувст​вия», когда утрачивается сама способность любить. Своими смертями они сигнализиру​ют о жестокости и холодности окружающего мира. Э. Шнейдман отмечает «печальный и в то же время парадоксальный факт: общее коммуникативное действие при самоубийст​ве — это не проявление вражды, ярости или разрушения, и даже не замкнутость или де​прессия, а именно сообщение о своем суици​дальном намерении»
. Поэтому каждое само​убийство — это неуслышанный крик о помо​щи, разбившийся о пустоту, требование любви и доверия с застывшими от холода смерти на губах упреком и обидой. Вот одно страшное признание: «Никто не остановил меня, не спросил, что случилось, не сделал даже малейшего движения в мою сторону... Никто не протянул мне руку, а я, вероятно, искала помощи, показывая всем своим пове​дением: "Мне очень плохо, у меня беда. По​могите мне". Но никто не отозвался»
.

Терапия для склонных к суициду людей — это наша к ним любовь. Но любовь — дар Бога, Который Сам есть Любовь, благодать Духа Святаго. Поэтому болезни духа исцеля​ет благодать. Этим фундаментальным прин​ципом любви нужно руководствоваться при всех формах суицидотерапии. По признанию специалистов, все рациональные способы борьбы с суицидальными настроениями, в ос​новном, бесперспективны
. Конечно, утопаю​щий хватается за соломинку, и, вероятно, нужны и телефоны доверия, и различные формы психотерапии, вовлечение в общест​венную жизнь людей, склонных к депрессии. Но любые методики без любви — это просто мертвые схемы...

* * *

Сегодня особенно актуальными для нас становятся слова великого учителя Русской Церкви святителя Игнатия Брянчанинова о том, что скорби являются уделом христиан последнего времени. В современном мире, в котором откровенно и беспрепятственно наса​ждается грех во всех его формах, христиан​ский подвиг в значительной степени затруд​нен. А по законам христианской аскетики не​достаточность усилий по борьбе со «сластьми и похотьми» должна быть восполнена душев​ными скорбями. Поэтому удел многих совре​менных людей — терпеть эти скорби душев​ные или «психическую боль». Для некото​рых терпение «тоски предсердечной», обратившейся в греховную привычку, в страсть, может стать их настоящим жизнен​ным крестом, как для одной из пациенток Шнейдмана, о которой в его книге упомина​ется, что она «моментально принималась ду​мать о самоубийстве, если сталкивалась с лю​бой трудной проблемой в жизни»
. Преподобномученица Мария Гатчинская
 человеку, страдавшему тяжелыми и продолжительными приступами тоски, сказала: «Тоска есть крест духовный. Посылается она в помощь каю​щимся, которые не умеют раскаяться, то есть, после покаяния снова впадают в прежние гре​хи... А потому — только два лекарства лечат это, порой крайне тяжелое, душевное страда​ние. Надо — или научиться раскаиваться и приносить плоды покаяния, или — со смире​нием, кротостью, терпением и великой благо​дарностью Господу нести этот крест духов​ный, тоску свою, памятуя, что несение этого креста вменяется Господом за плод покая​ния... А ведь какое это великое утешение соз​навать, что тоска твоя есть неосознанный плод покаяния, подсознательное самонаказа​ние за отсутствие требуемых плодов... От мысли этой — в умиление прийти надо, а то​гда — тоска постепенно растает и истинные плоды покаяния зачнутся»1. Совет — прямо обращенный к нашему времени и словно пред​назначенный для нас, современных христиан.

И пусть нам, ныне живущим, и, прежде всего, всем тем, кто часто бывает мучим ду​хом саморазрушения, будет утешением зна​менитое сказание «о последнем роде», взятое из древнего христианского патерика: «"Что мы сделали?" — говорили святые отцы. Один из них, Авва Исхирион, отвечал: "Мы испол​нили заповеди Божий". Спросили его: "А что сделают те, которые будут после нас?" — "Они, — сказал Авва, — сделают вполовину против нас". Еще спросили его: "А что те, ко​торые после них будут?" Авва Исхирион отве​чал: "Люди века того ничего не сделают
. Но их постигнут напасти, и они, подвергшись

напастям и искушениям, окажутся больше нас и больше отцов наших"»1.

Приложение

Можно ли молиться за души самоубийц?

Из дневника

архиепископа Никона (Рождественского)

Когда речь идет о спасении, мы должны всегда пом​нить, что Бог не спасает нас насильно: создать нас без нас Он мог, а спасти нас без нас не может. Необходимо, чтобы человек при исходе из сей жизни имел бы хотя зачатки произволения ко спасению, чтобы, по крайней мере, не от​рицал возможности своего спасения, а следовательно, не терял надежды: мы молимся о тех, кто почил в надежде воскресения и жизни вечной, в ком осталась хотя бы ис​кра надежды на Искупителя мира. Тогда Церковь молится и «о иже во аде держимых», по слову Василия Великого. Общий закон спасения выражен в словах Господа: «В чем застану, в том и сужу».

Таковы общие основания для суждения о том, можно ли молиться за души самоубийц. Но относительно само​убийц святой Тимофей, епископ Александрийский, на во​прос: «Аще кто, будучи вне себя, подымет на себя руки или повержет себя с высоты, за такового должно ли быти приношение (литургия) или нет?» — отвечает: «О таковом священнослужитель должен рассудити, подлинно ли буду​чи вне ума, соделал сие. Ибо часто близкие к пострадавше​му от самого себя, желая достигнути, да будет приношение и молитва за него, неправдуют и глаголют, яко был вне себя. Может же быть, яко соделал сие от обиды человече​ской, или по иному какому случаю от малодушия: и о та​ковом не подобает быти приношению, ибо есть самоубий​ца. Посему священнослужитель непременно должен со всяким тщанием испытывати, да не подпадет осужде​нию». Вот единственное исключение, допускающее молит​ву церковную за самоубийц!

Самоубийства участились в последнее время до край​ности, особенно среди молодежи. Полагаться на решение врачей, нередко и в Бога не верующих, нельзя: ведь такие врачи вовсе не обязаны входить в суждение по существу с духовной точки зрения о том, был ли самоубийца в состоя​нии острого помешательства и вне ума в момент соверше​ния преступления; их забота хотя несколько успокоить живых, скорбящих родственников покойника,— и вот обычно они все самоубийства приписывают острому поме​шательству.

Невольно думаешь: как же наша жизнь далеко укло​нилась от того пути, какой ей указуется Церковью! Ведь выходит, что родственники самоубийцы как будто на​сильно, вопреки воле Самого Господа, который управляет Церковью и чрез иерархию указует ей правило жизни, хотят — да будет позволено так выразиться — втолкнуть несчастного в Царство Небесное!..

Есть еще одна сторона вопроса о молитве за самоубийц, которую обыкновенно упускают из виду, хотя она едва ли не важнее всех теоретических суждений, которые, может быть, так сказать, в самой основе-то своей на нее и опира​ются. Эта сторона, так сказать, мистическая.

Помнить надо: что такое Церковь в своей сущности? По учению великого апостола Павла, она есть живое тело Христа Спасителя, коего Он Сам и есть Глава, а все верую​щие — члены, так сказать, живые клеточки сего великого организма, одушевляемого Духом Божиим. Молитва, по выражению покойного А. С. Хомякова, есть кровь Церк​ви, своим обращением привлекающая благодатные силы к обновлению всего организма. Она есть и дыхание любви, объединяющей всех верующих со Христом и во Христе. Любовь движет молитву, приводит ее в действие. Любовь приводит в соприкосновение душу молящегося с душою того, за кого она молится. Но сие соприкосновение бывает целительно для последнего только тогда, когда он еще не умер для тела Христова, когда он составляет еще живую клеточку сего тела, то есть не потерял общения со Хри​стом, хотя он и болеет, хотя и не очищен от греховной не​чистоты, но ушел отсюда с верою в молитвы Церкви, с на​деждою воскресения во Христе. Тогда молитва любви, вос​ходя к Искупителю мира, несет от Него исцеляющую благодать душе почившего, благодать, изливаемую любо​вью Христовой к тому, кто не потерял еще веры в искупи​тельную силу крови, пролиянной за него на Кресте. Такая молитва и Господу угодна, как жертва любви за почивше​го, и для молящегося полезна, как животворящее дело его любви, как исполнение заповеди Господней. Такая молит​ва сливается с молитвою самой Церкви, молитвою — дерз​ну сказать — Самого Господа, яко Ходатая Нового Завета, яко Главы Церкви. Соединенная с Таинством Евхаристии, она проникает Небеса и отверзает двери милосердия Божия к почившим в вере нашим братиям и Кровию Господа омывает их грехи. Отмый, Господи, грех зде поминавших​ся Кровию Твоею честною, молитвами святых Твоих, — молится Церковь, когда опускаются частицы, вынутые за живых и умерших, в кровь Господню. Теперь примените сию мысль к тому несчастному, кто отсечен от Церкви не​видимым судом Божиим за смертный грех отчаяния, в ка​ком он умер как самоубийца.

Может ли принести пользу такому, уже мертвому, чле​ну Церкви, уже отсеченному от нее, молитва за него, хотя бы это была молитва всей Церкви? Конечно, не может. И причина тому не вне сего несчастного, а в нем самом, в том настроении, в каком он перешел в другую жизнь... А пере​мена настроения... там, в другом мире, невозможна, если не было зачатка такой перемены в сей жизни.

Бог насильно не спасает. Это — первое. Второе: невы​носим свет для глаз болеющих. Невыносимо приближение к Богу для души, умершей в грехе нераскаянном. Кто зна​ет? Может быть, наша молитва о человеке, умершем в со​стоянии ожесточения, будет только еще больше тревожить и усиливать в нем враждебные чувства к Богу... По край​ней мере, относительно злых духов известно, что и сих от​верженцев Господь готов был бы принять, но они сами того не желают в ожесточении своей гордыни. Посему вме​сто пользы молитва за того, кто ушел отсюда в нераскаян​ном грехе отчаяния и хулы на Бога, может и ему принести вред, и тому, кто за него молится.

Вред такому молитвеннику возможен еще и с другой стороны. Молитва не есть простое словесное ходатайство за другого, как иногда это бывает между людьми. Нет. Ко​гда мы молимся за ближнего, молимся не языком только, не словами, а и сердцем, то воспринимаем память о душе его в свою душу, в свое сердце; воспринимаем по любви к нему и те скорби, какими он отягощен, и, уже как бы от своего лица вознося их к Господу, умоляем Его благость о помиловании или ниспослании ему спасающей благодати. Чем сердечнее и искреннее такая молитва, тем большую милость Господню она может низвести душе того, за кого молимся. И чем ближе нам человек этот, чем больше пита​ем мы к нему чувства любви, тем сердечнее бывает и мо​литва наша о нем. И если он жил на земле благочестиво и богоугодно, то, воспоминая в молитве его душу, тесно со​прикасаясь, объединяясь с нею, мы незаметно делаемся как бы причастниками и той благодати, какая присуща была этой душе при жизни на земле, и тем добрым свойст​вам, коими она была украшена.

Но совсем другое дело, когда молишься за человека, который всю жизнь свою грешил тяжкими смертными грехами и не подумал об очищении их покаянием. Тут уже не отраду вливает молитва, а, напротив, сообщает моля​щемуся тягость, смущение, беспокойство. Да так оно и должно быть. Воспринимая память о душе усопшего, мо​лящийся вместе с тем делается как бы общником и его ду​шевного состояния, входит в область его душевных томле​ний, соприкасается его грехам, не очищенным покаянием, берет на себя и долю его душевных страданий.

Но мне скажут: как удержаться от такой молитвы — особенно человеку, который был связан с самоубийцей узами кровного родства или был очень близок к нему по духу любви — как удержаться от того, чтобы излить свою душу пред Отцом Небесным? Как не возвестить Ему печа​ли своего сердца?..

Но это — совсем другое дело. Никто не может запре​тить лично каждому из нас «изливать свою душу» в мо​литве пред Господом, «поведать Ему печали свои»: это — не одно и то же с молитвенным ходатайством за покойни​ка. Мудрые, духовно опытные и обладавшие даром рассу​ждения старцы-подвижники удовлетворительно дают на это ответ. Так, известный Оптинский старец Леонид, скон​чавшийся в 1841 году, дал такое наставление своему уче​нику (Павлу Тамбовцеву), обратившемуся к нему за уте​шением по случаю полученного им известия о смерти отца, последовавшей от самоубийства: «"Вручай как себя, так и участь своего родителя воле Господней, премудрой, всемогущей. Не испытывай Вышнего судеб. Тщися сми​ренномудрием укреплять себя в пределах умеренной печа​ли. Молись преблагому Создателю, исполняя тем долг любви и обязанности сыновней".

"Но каким образом молиться за таковых?" — спросил послушник.

"По духу добродетельных и мудрых так: Взыщи, Господи, погибшую душу отца моего и, аще возможно, помилуй! Неизследимы судьбы Твои. Не по-стави мне в грех сей молитвы, но да будет святая воля Твоя!

Молись же просто, без испытания, предавая сердце твое в десницу Вышняго. Конечно, не было воли Божией на столь горестную кончину родителя твоего: но ныне он совершенно в воле Могущего и душу и тело ввергнуть в пещь огненную, Который и смиряет и высит, мертвит и живит, низводит во ад и возводит. При этом Он столь ми​лосерд, всемогущ и любвеобилен, что благие качества всех земнородных пред Его высочайшей благостью — ничто. Для сего ты не должен чрезмерно печалиться. Ты ска​жешь: "Я люблю моего родителя, почему и скорблю не​утешно". Справедливо. Но Бог без сравнения более, чем ты, любил и любит его. Значит, тебе остается предоставить вечную участь родителя твоего благости и милосердию Бога, Который, если соблаговолит помиловать, то кто мо​жет противиться Ему?"»

Так учил и утешал богомудрый старец своего ученика, бывшего в печали и скорби великой.

В этом наставлении и для каждого христианина, нахо​дящегося в подобном положении, есть много утешительно​го, успокаивающего душу в предании и себя, и покойника в волю Божию, всегда благую и премудрую... И верный, смиренный сын Церкви не станет требовать от Церкви большего.

Наставления, как молиться о самоубийцах

Оптинские старцы разрешали на келейной молитве по​минать даже самоубийц, за которых по 14 правилу Тимо​фея Александрийского не может быть приношения в Церкви.

Преподобный Амвросий Оптинский писал одной мона​хине: «По церковным правилам поминать самоубийцу в церкви не следует, а сестра и родные могут молиться о нем келейно, как старец Леонид разрешил Павлу Тамбовцеву молиться о родителе его. Выпиши эту молитву... и дай ее родным несчастного. Нам известны многие примеры, что молитва, переданная старцем Леонидом, многих успокаи​вала и утешала и оказывалась действительною пред Госпо​дом».

О нашей отечественной подвижнице схимонахине Афа​насии повествуется, что она, по совету Дивеевской бла​женной Пелагеи Ивановны, трижды постилась и молилась 40 дней, прочитывая ежедневно по 150 раз молитву «Бого​родице Дево, радуйся» за своего в пьяном виде повесивше​гося брата и получила откровение, что по ее молитве брат освобожден от мучений.

Поминовение усопших, по смирению и за послушание Святой Церкви перенесенное на нашу домашнюю и келей​ную молитву, будет ценнее в очах Божиих и отраднее для усопших, чем совершенное в храме, но с нарушением и пренебрежением уставов церковных.

Особенное внимание должно быть обращено на совер​шение в память усопших милостыни, которая, по словам праведного Товита, избавляет от смерти и не допускает сойти во тьму...

И ветхозаветные люди творили милостыню в память усопших, но только с некоторыми ограничениями. Разда​вай хлебы твоя при гробе праведных, — наставляет сына праведный Товит, — но не давай грешникам (Тов. 4, 17). Всеобъемлющая христианская любовь уничтожает эти рамки. Прп. Федор Студит советует творить милостыню и за еретиков, а Оптинские старцы заповедуют то же делать и за самоубийц.

Инок Максим (Смирнов)

Не уходи из жизни

Как удержать от греха самоубийства?

Художественное оформление И.А. Шкаровской

Издательство «САТИСЪ», 
лицензия ИД № 05426 от 20.07.2001 г. 
Межрегиональный фонд «ДЕРЖАВА», 
лицензия ИД № 02981 от 06.10.2000 г. 
199034, Санкт-Петербург, В.О., Большой пр., 8/4, лит А. 
Тел./факс (812) 323-63-42. 
e-mail: satis-redakt@yandex.ru   www.satis.spb.ru 
Отдел сбыта 305-07-78, 323-63-21. 
e-mail: satis@pop3.rcom.ru 
Представительство в Москве: 
(495) 956-36-14.

Подписано в печать 02.10.2007 г.
Формат 60x88/16. Печ. л. 4. Тираж 15 000 экз.
Зак. № 682
Суицид — это яркий фонарь,

который высвечивает, вырывает из полумрака

обыденности и людской теплохладности

основные истины Православия.

В этой самой горячей точке духовной брани,

в ее эпицентре, отвоевываются

или проигрываются основные ценности,

решаются важнейшие проблемы.

Здесь сталкиваются самые веские

«за» и «против» в отношении веры

и неверия, и опытно подтверждаются

непреложные ценности христианства.
� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Серенко А. Нереализованная ненависть к миру, с.


2. Источник: �HYPERLINK "http://ns.ng.ru/regiony/01/g001w74.htm"�http://ns.ng.ru/regiony/01/g001w74.htm�.


�


По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Философский анализ суицида под углом зрения взаимоотношения человека с искусственной средой.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Красненкова И.П. Судьба и свобода в сфере само�насилия (или искушение суицидом).


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Почему мы убиваем себя, или Почему мы себя не


убиваем.


�


По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные пробле�ме суицида. Гужева Н. Сказки на ночь из, «Собеседника». Источ�ник: htpp:/�HYPERLINK "http://www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/"�www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/� 1024.phtm.


� Эдвин Шнейдман. Душа самоубийцы. Москва, Смысл. 2001. С. 124.


� Там же. С. 127-128.


� Там же. С. 266.


� Там же. С. 136.


� Там же. С. 132.


� Там же. С. 135.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Дарк О. Феноменология суицида.


�


По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Александрова В. Петля на тонкой шее. Источник: htpp:/�HYPERLINK "http://www.rg.ru/Anons/arc_2001/1116/3/shtm"�www.rg.ru/Anons/arc_2001/1116/3/shtm�.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Синева Е.  «Саратовский арбат». Источник:


�HYPERLINK "http://www.og.ru/archieve/2001/mat/pral.shtml"�http://www.og.ru/archieve/2001/mat/pral.shtml�.


�


По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Гужева H. Сказки на ночь из «Собеседника». Ис�точник:


htpp://�HYPERLINK "http://www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/1024/phtm"�www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/1024/phtm�.


� Зарин СМ. Аскетизм по православно-христианскому учению.


Москва, 1996. С 24-25.


�


Творения преподобного Максима Исповедника. Книга П. Во-просоответы к Фалласию. «Мартис», 1993. С. 60.


� Зарин СМ. Аскетизм по православно-христианскому учению. Москва, 1996. С. 24.


� Эдвин Шнейдман. Душа самоубийцы. Москва, Смысл, 2001. С 266-267.


� Там же. С. 265.


� Там же.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные пробле�ме суицида. Гужева Н. Сказки на ночь из «Собеседника». Источ�ник : http: //�HYPERLINK "http://www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/1024.phtm"�www.sobesednik.ru/weekly/56/investigation/1024.phtm�.


� Эдвин Шнейдман. С. 268.


� Там же. С. 184.


� Слова из Чина Панихиды Православной Церкви.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Исупов К.Г. Русская философская танатология. Источник: Вопросы философии, 1994, № 3.


� По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Дарк 0. Феноменология суицида.


�


Dumitru Staniloae. Priere De Jesus Et experience Du Saint-Espirit. Theophanie, Desclee De Brouwer, 1981. P. 42.


� Там же.


� Там же. Р. 43.


� Николай Бердяев. О самоубийстве (психологический этюд): из сборника «Суицидология: прошлое и настоящее». Москва. Когито-Центр, 2001. С. 101.


� Там же. С. 99.


� Там же. С. 93.


� См.: С 22.


� Эдвин Шнейдман. С. 269.


� См.: С. 28.


� Может быть, в этом скрыт глубокий духовный смысл траги�ческой судьбы России, а также ее относительно низкого по срав�нению со странами Запада материального уровня жизни. Извест�но, что высший пик экономического развития России (1913 г.) за�кончился самым мощным в ее истории потрясением, которое не прекращается и по сей день. «Ин суд Божий, ин человеческий». «Ин» порой до противоположности: то, что с позиций плотского разума является страшным бедствием, в духовной перспективе может оказаться великим благом.


� Творения преподобного Максима Исповедника. Книга II. Во-просоответы к Фалассию. «Мартис», 1993. С. 25.


� Борис Херсонский. Смысл жизни: обретение и утраты; из


сборника «Суицидология...». С. 222.


�


По материалам сайта �HYPERLINK "http://«narod.ru»"�«narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Серенко А. Нереализованная ненависть к миру. С 4. Источник: htpp://ns.�HYPERLINK "http://ng.ru/regiony/01/g001w74"�ng.ru/regiony/01/g001w74�.htm.


� Есенин Сергей. Собрание сочинений в 5 томах. Государствен�ное издательство художественной литературы. M. 1962, т. 3, С 209-214.


� Борис Херсонский. Смысл жизни: обретения и утраты; из сб. Суицидология... С. 220.


� Архиепископ Иоанн (Шаховской). От кого приходят мысли о самоубийстве; из брошюры «О грехе самоубийства и самоубий�цах». Изд-во Московской Патриархии. Благо. С. 9.


� Эдвин Шнейдман... С. 267-268.


� Там же. С 269-270.


� Преподобный Иустин Попович. Православная философия ис�тины. Пермь, 2003. С 21.


� Святитель Григорий Палама. Триады в защиту священнобез-молвствующих. Москва. Канон, 1995. С 165-166.


� См.: С. 23.


�


Эдвин Шнейдман. С. 296.


� Николай Бердяев. О самоубийстве (психологический этюд): из сборника «Суицидология: прошлое и настоящее*. Москва. Когито-Центр, 2001. С 103.


� Слово из церковного чина Панихиды.


�


Эдвин Шнейдман... С 270.


� Там же. С 166.


�


По материалам сайта *�HYPERLINK "http://narod.ru»"�narod.ru»�: Статьи, посвященные про�блеме суицида. Красненкова И.П. Судьба и свобода в сфере само�насилия (или искушение суицидом).


� Эдвин Шнейдман... С. 205.


� Пострадала от безбожников-большевиков в начале 30-х годов. Канонизирована Русской Православной Церковью.


�


Достопамятные сказания: о подвижничестве святых и бла�женных отцов. Издательство имени святителя Льва, папы Рим�ского. Киев, 2001. С 92.


Отечник, составленный святителем Игнатием Брянчанино-вым. Часть 1. Издание Донского монастыря. Издательский отдел Московского Патриарха при участии ТОО * Светлячок». Москва, 1992. С 258.






