


Tulku Urgyen Rinpoche 

REPEATING THE WORDS 
OF THE BUDDHA

Rangjung Yeshe Publications
Boudhanath, Hong Kong & Esby

2006
First edition 1992

Foreword by Chökyi Nyima Rinpoche

Translated from the Tibetan by 

Erik Pema Kunsang

Compiled & edited by Marcia Binder Schmidt



Тулку Ургьен Ринпоче

ПОВТОРЯЯ СЛОВА БУДДЫ

Предисловие Чокьи Ньимы Ринпоче

Перевод с тибетского: Эрик Пема Кунсанг

Составление и редакция: 

Марсия Байндер Шмидт

Перевод с английского: Б. Гребенщиков 

и С. Селиванов

Москва  • 2009



УДК 294.321
ББК 86.35
У69

By arrangement with Rangjung Yeshe Publications,
Flat 5a, Greenview Garden,

125 Robinson Road, Hong Kong

Публикуется по согласованию
с издательством «Рангджунг Еше Пабликейшнз»,

Гонконг

Издательство «Открытый Мир» выражает глубокую 
признательность Ирине Солодовой и Илье Кусакину, 

благодаря щедрой поддержке которых эта книга увидела свет.

Перевод с английского Б. Гребенщикова 
и С. Селиванова

Ургьен Тулку Ринпоче
Повторяя слова Будды / пер. с англ. 

Б. Гребенщикова и С. Селиванова. — М. : 
Открытый Мир, 2009. — 176 с. — (Самадхи)

ISBN 978-5-9743-0138-4

В своей книге «Повторяя слова Будды» (первое английское 
издание — 1992 г.) Тулку Ургьен Ринпоче — прослав-
ленный мастер дзогчен и один из величайших буддийских 
учителей ХХ века, сыгравший ключевую роль в принесении 
сокровенных учений тибетского буддизма на Запад, — от-
крывает перед читателем буддийский путь к просветлению, 
представляющий собой простое поэтапное раскрытие про-
буждённого состояния, изначальной просветлённости, уже 
присутствующей глубоко внутри всех нас.

УДК 294.321

ББК 86.35

©  Tulku Urgyen Rinpoche & Rangjung 
Yeshe Publications, 2006

©  Б. Гребенщиков и С. Селиванов, 
 перевод, 2008

©  ООО «Открытый Мир», 2008ISBN 978-5-9743-0138-4

У69



Эта книга посвящается Дхарме Будды и всем 

разумным существам. Сказано, что, когда 

учения Будды процветают, это приносит 

счастье всем существам в этой жизни, 

в бардо и в последующих рождениях.

ТУЛКУ УРГЬЕН РИНПОЧЕ





СОДЕРЖАНИЕ

ОТ РУССКИХ ПЕРЕВОДЧИКОВ . . . . . . . . . . . 8

ТУЛКУ УРГЬЕН РИНПОЧЕ  . . . . . . . . . . . . . . . 10

ПРЕДИСЛОВИЕ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

ЧЕТЫРЕ ДХАРМЫ ГАМПОПЫ  . . . . . . . . . . . . 19

ПОВТОРНОЕ ПРОСВЕТЛЕНИЕ . . . . . . . . . . . 51

НЕПОСТОЯНСТВО . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60

СОКРОВЕННОЕ ПРИБЕЖИЩЕ . . . . . . . . . . . 81

ПРЕДАННОСТЬ И СОСТРАДАНИЕ . . . . . . . . 91

ВАДЖРАСАТТВА . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

ТРИ СОВЕРШЕНСТВА . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

ПРЕПЯТСТВИЯ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 121

ПРАКТИКА ДХАРМЫ И МИРСКИЕ ЦЕЛИ . . 133

БАРДО . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151



8

ОТ РУССКИХ ПЕРЕВОДЧИКОВ

При переводе на русский язык англо-

язычного варианта тибетского текста мы, 

как всегда, столкнулись с проблемой точно-

го перевода некоторых ключевых терминов. 

В силу неокончательной разработанности 

русскоязычной буддийской терминологии мы 

остановились на следующих вариантах пере-

вода: sentient beings (тиб. sems can, где sems — 

непрерывный процесс ментальных событий, 

наподобие волн, облаков и т. п., постоянно 

меняющихся, а can означает идентифика-

цию с этим процессом) мы переводим как 

«разум ные существа»; delusion (тиб. khrul pa) 

в качестве самого общего и точного описания 

состояния ума разумного существа, как «по-

мрачение» или «заблуждение».

Термины «ригпа» и «дзогчен» в нашем 

переводе не склоняются.

Термины «ум» и «сознание» в переводе 

употребляются как синонимы, с тем, одна-

ко, пониманием, что в контексте буддийского 

учения ум есть более общее понятие, време-

нами идентичное будда-природе, а несколько 



От русских переводчиков

видов и уровней сознания образуют одно из 

пяти собраний, или составных частей-скандх, 

образующих разумное существо.

Когда говорится о буддах мужского и жен-

ского образа, имеется в виду пол символи-

ческих представлений; гендерные различия 

применительно к буддам и бодхисаттвам не 

имеют смысла.

Слово «будда» в переводе пишется с боль-

шой буквы, если речь идёт о Будде Шакьяму-

ни или когда оно употребляется перед именем 

любого будды; и с маленькой, когда будда есть 

синоним будда-природы или когда речь идёт 

о любом полностью просветлённом существе.

Мы признательны Тулку Ургьену Ринпоче 

за благословение на перевод этой книги. Во 

всех ошибках просим винить только перевод-

чиков.

Посвящаем всё благо от этого перевода 

всем живым существам и скорейшему возвра-

щению в этот мир Тулку Ургьена Ринпоче.

Б. ГРЕБЕНЩИКОВ, С. СЕЛИВАНОВ



10

ТУЛКУ УРГЬЕН РИНПОЧЕ                    

(1920–1996)

Тулку Ургьен Ринпоче родился в Восточном 

Тибете в десятый день четвёртого тибетского 

месяца в 1920 году. Он был узнан Его Свя-

тейшеством Кхакьябом Дордже, 15-м Гьял-

вангом Кармапой, как перевоплощение Гуру 

Чованга и также как эманация Нубчена Сан-

гье Еше, одного из основных учеников Пад-

масамбхавы. Первый Гуру Чованг (1212–

1270) был один из пяти королей-тертонов, 

основных открывателей тайных текстов, со-

крытых Гуру Падмасамбхавой.

Главным монастырём Тулку Ургьена был 

Лачаб Гомпа в Нангчене (Восточный Тибет). 

Он изучал и практиковал как учения линии 

кагью, так и учения традиции ньингма. Его 

род был основным держателем линии баром-

кагью, одной из четырёх главных школ кагью. 

В традиции ньингма Тулку Ургьен держал 

полные учения трёх великих мастеров про-

шлого века: Терчена Чокгьюра Лингпы, Джа-

мьянга Кхьенце Вангпо и Конгтрула Лодро 

Тайе. У него была особенно близкая передача 



Тулку Ургьен Ринпоче

11

Чоклинг Терсара, собрания всех посвящений, 

передач чтением и наставлений учений Пад-

масамбхавы, открытых тертоном Чокгьюром 

Лингпой, его прадедом. Ринпоче передал эту 

традицию основным регентам линии карма-

кагью, а также многим другим ламам и тул-

ку. Переплетение линий Кармап и линии 

Тулку Ургьена началось с 14-го Гьялванга 

Кармапы, который был одним из основных 

получателей терма Чокгьюра Лингпы. По-

лучив посвящения от самого тертона, Тул-

ку Самтен Гьяцо, внук Чокгьюра Лингпы и 

коренной гуру Тулку Ургьена Ринпоче, дал 

ту же передачу 15-му Гьялвангу Кармапе, 

Кхакьябу Дордже. 16-му Кармапе, Ранг-

джунгу Ригпэ Дордже, основная передача 

Чоклинг Терсара была дана Тулку Ургьеном 

Ринпоче. Кроме того, Тулку Ургьен Ринпоче 

был счастлив дать передачу важного учения 

Дзогчен Десум — «Три секции Великого со-

вершенства» — Его Святейшеству Кармапе и 

Его Святейшеству Дуджому Ринпоче, а так-

же многим другим ламам и тулку традиций 

кагью и ньингма.

Тулку Ургьен основал шесть монастырей 

и ритритов в долине Катманду. Важнейшие из 

них — монастырь в Боднатхе, рядом с Вели-

кой Ступой, и монастырь в Парпинге, около 

Пещеры Асуров, где Падмасамбхава проявил 

уровень видьядхары Махамудры. Он жил в 

монастыре Наги Гомпа, над долиной Кат-



Повторяя слова Будды

манду, и под его духовным наставничеством 

находилось более 300 монахов и монахинь.

Сам он провёл в ритритах более двадца-

ти лет, включая четыре трехлётних ритрита. 

Тулку Ургьен Ринпоче скончался 13 февраля 

1996 года в своём монастыре Наги Гомпа на 

южном склоне горы Шивапури. Его смерть 

сопровождалась всеми признаками ухода вы-

сокореализованного мастера.

К великой радости многочисленных уче-

ников, в 2006 году было обнаружено новое 

воплощение Тулку Ургьена Ринпоче — Ур-

гьен Джигме Рабсел, сейчас более известный 

под именем Тулку Ургьен Янгси (дословно: 

Перевоплощение Тулку Ургьена). Мальчик 

родился в 2001 году; его отец — Нетен Чо-

клинг Ринпоче, мать — Кхандро Тензин Чо-

янг Гьяри. Новое воплощение было найдено 

Трулшиком Ринпоче, одним из наставников 

Его Святейшества Далай-ламы, и все ламы и 

другие заинтересованные лица полностью ис-

ключают возможность какой-либо ошибки. 

Церемония официального признания, даро-

вания нового имени и возведения юного тулку 

на трон состоится в ноябре 2008 года в Кат-

манду, в Боднатхе, в монастыре Ка-Ньинг 

Шедруб Линг.



13

ПРЕДИСЛОВИЕ

По традиции в буддизме выделяют два под-

хода к изучению, обдумыванию и практи-

ке священной Дхармы: аналитический подход 

учёного-пандита и простой подход медити-

рующего практика.

Подход учёного — изучать многочислен-

ные подробности и тщательно их обдумывать; 

оттачивать своё понимание учения, исполь-

зуя слова Будды, изречения просветлённых 

мастеров и силу собственного интеллекта. Та-

ким способом можно обрести ясное понима-

ние истинного состояния вещей как они есть и 

абсолютной пустоты, являющейся сущностью 

реализации всех будд. Есть такой подход, и он 

превосходен.

Некоторые люди, склонные к интеллектуа-

лизации, предпочитают этот подход, особен-

но если они обременены множеством мыс-

лей и сомнений или склонны к мелочности и 

подозрительности. Людям со скептическим 

складом ума нелегко довериться истинному 

учителю даже после встречи с ним и получе-

ния всепроясняющих сущностных наставле-



Повторяя слова Будды

14

ний. Склонность к анализу и критическому 

подходу мешает им следовать путём простого 

практика и обрести непосредственную уве-

ренность в абсолютной природе пустоты — в 

изначальной пробуждённости, являющейся 

сутью всех будд. Поэтому таким людям по-

лезнее следовать аналитическим путём учё-

ного, идя по которому можно постепенно из-

бавиться от всех сомнений и недопонимания.

Люди другого типа менее склонны  изучать 

все подробности изречений Будды и просвет-

лённых учителей или подвергать их скрупу-

лёзному интеллектуальному анализу. Такие 

люди, скорее, предпочитают сконцентри  ро-

ваться непосредственно на самой сути про-

буждённого состояния —  пробуждённости, 

воспринимающей каждый возможный аспект 

знания как он есть, лично, на основании соб-

ственного опыта. Таким людям не слишком 

интересно следовать долгим, извилистым, 

окружным путём скрупулёзного изучения и 

аналитических построений; они, скорее, жаж-

дут мгновенной и прямой реализации. Для 

таких практикующих и предназначен подход 

сущностных инструкций, включа ющий в себя 

махамудру и дзогчен. Некоторые сомне-

ваются в том, являются ли сущностные на-

ставления махамудры и дзогчен подлинными 

словами Будды; и если это подлинные слова 

Будды, то где их можно найти в канониче-

ских писаниях? Такие сомнения проистека-



Предисловие

15

ют из недостаточно тщательного прочтения 

Трипитаки, поскольку если изучать писания 

внимательно, то обнаруживается, что врож-

дённая пробуждённость махамудры (или 

дзогчен, если на то пошло) описана в тантрах 

с полной ясностью. Благодатную почву для 

подозрений и сомнений можно найти, толь-

ко если очень поверхностно знать Трипитаку 

и комментарии к ней (по-тибетски Кангьюр 

и Тенгьюр) и изучить лишь несколько фраг-

ментов изречений Будды, возможно и не 

содержащих в явной форме терминов «ма-

хамудра» и «дзогчен». Короче говоря, по-

добные сомнения проистекают из неглубоких 

знаний.

Традиция Тулку Ургьена Ринпоче и подоб-

ных ему учителей — сосредоточиться на про-

стом подходе медитирующего практика; под-

ходе, насыщенном прямыми сущностными 

наставлениями. Эта традиция прямо и про-

сто описывает вещи как они есть и, чередуя 

вопросы и советы, даёт ученику возможность 

достичь личного переживания. Многократно 

повторяющиеся вопросы учителя постепен-

но рассеивают неуверенность ученика, и в 

конце концов суть пробуждённого состояния 

проявляется и становится видна ясно и не-

посредственно. Если ученик хоть в какой-то 

мере соответствует такому типу обучения, он 

непременно обретает чувство уверенности 

и непосредственное знание того, каково оно 



Повторяя слова Будды

16

на самом деле, — это состояние пробуждён-

ности. Впоследствии, однако, этот проблеск 

прозрения следует постоянно возобновлять. 

Повторяется ли он и становится ли он частью 

личного опыта, зависит исключительно от 

усилий ученика и никак не зависит от учителя. 

Обязанность учителя — показать ученику со-

стояние пробуждённости; упражняться в ме-

дитации после узнавания этого состояния  — 

обязанность ученика. В данном контексте под 

медитацией понимается поддержание непре-

рывности того, что было узнано; а это полно-

стью зависит от нас, учеников.

Более того, наши кармические поступки, 

беспокоящие эмоции и привычные тенден-

ции являются весьма мощными факторами, 

и поэтому мы должны очиститься от своих 

загрязнений и собрать накопления заслуг и 

мудрости. Выполнение этих практик также 

помогает нам поддерживать непрерывность 

переживания.

Таким способом все аспекты учения Будды 

могут быть собраны в одно целое. Хотя внеш-

не есть много уровней, много слоёв практи-

ки, способствующих долголетию, здоровью, 

острому интеллекту и т. п., в конечном счёте 

истинное благо — это узнать таким, как оно 

есть, состояние изначальной пробуждённости, 

воспринимающей все аспекты знания. Под-

ходим ли мы к духовной практике под углом 

удаления загрязнений и сбора заслуг или при-



Предисловие

17

меняем технику медитации из системы вад-

жраяны, все эти практики должны, прежде 

всего, обеспечивать такое узнавание для тех, 

кто его ещё не испытал. Тем, кто его уже ис-

пытал, практики помогут поддерживать про-

тяжённость узнавания. Такова суть всей ду-

ховной практики.

Тулку Ургьен Ринпоче учит методом, на-

зываемым «обучение на основании лично-

го опыта». Он провёл много лет в ритритах, 

практикуя интеграцию учений в личный опыт. 

Вследствие этого он говорит на основании 

своего личного опыта, выражая то, что пере-

жил сам. Такие учения уникальны, и време-

нами то, как он формулирует свои наставле-

ния, просто изумляет. Иногда они звучат не 

слишком гладко, но его слова всегда оказы-

вают мощное благотворное воздействие на ум 

слушателя. Я считаю, что даже полчаса уче-

ний Ринпоче благотворнее прочтения многих 

томов писаний. Таков эффект обучения на 

основании личного опыта. Таков его стиль.

То, что пробуждённая сущность присут ст-

вует в сознании каждого разумного существа; 

то, какова эта сущность непосредственно, так, 

чтобы она могла быть узнана учеником как 

личное переживание и часть его собственно-

го опыта; разъяснение необходимости узна-

вания её и огромное благо, проистекающее 

из такого узнавания; ясная демонстрация 

того, что в любой момент будду — пробуж-



Повторяя слова Будды

дённое состоя ние — нигде не нужно искать, 

поскольку он изначально есть в нас; и то, что 

мы становимся просветлёнными, осознав то, 

что всегда в нас есть, — вот чему учит Тулку 

Ургьен Ринпоче, вот о чём эта книга. Я счи-

таю, что будет крайне полезно прочесть её 

внимательно и применить эти учения к сво-

ей собственной жизни, воплотив их в личной 

практике.

ЧОКЬИ НЬИМА РИНПОЧЕ



19

ЧЕТЫРЕ ДХАРМЫ ГАМПОПЫ

Даруй свои благословения, чтобы мой ум 

мог следовать Дхарме.

Даруй свои благословения, чтобы моя 

практика Дхармы стала путём.

Даруй свои благословения, чтобы путь 

прояснил заблуждения.

Даруй свои благословения, чтобы 

заблуждения обратились в мудрость.

ГАМПОПА

Поскольку я не обладаю никакими каче-

ствами учёности или достижения, я про-

сто повторю безупречные слова Будды на 

благо тех, кто проявляет искренний интерес к 

Дхарме.

Несравненный и всемирно признанный ве-

ликий учитель Гампопа свёл все учения, ко-

торые были и будут даны тысячью будд нашей 

благоприятной эпохи, к четырём строкам, на-

зываемым «Четырьмя Дхармами Гампопы». 

Эти чрезвычайно глубокие строки — сочета-



Повторяя слова Будды

20

ние сутры и тантры; их разъяснение дал ве-

ликий мастер Лонгчен Рабджам. Если прак-

тикующий получит эти наставления и будет 

усерден в своей практике, он сможет достичь 

полного просветления в течение одной жизни. 

Просто поразительно, насколько необычай-

ны насущные учения будд и достигшие совер-

шенства практикующие.

Будды довели до полного совершенства 

все качества отречения и реализации, они от-

ринули загрязнения и реализовали качества 

мудрости. Руководствуясь своими великими 

любовью и добротой ко всем существам, по-

добными любви матери к своему единствен-

ному ребенку, пробуждённые учили Дхарме. 

Источник буддизма на этой земле — Будда 

Шакьямуни, полностью пробуждённый. Его 

учения передавались по линии преемственно-

сти бодхисаттв (пребывающих на бхуми, зем-

лях, или уровнях, бодхисаттв). Таким обра-

зом, эти учения передавались по непрерывной 

линии преемственности совершенных практи-

кующих, вплоть до моего коренного учителя.

Первая из Четырёх Дхарм Гампопы: «Об-

рати свой ум к следованию Дхарме!» Это 

достигается размышлением над Четырьмя 

мыслями, изменяющими сознание. Первая 

из них описывает трудности обретения дра-

гоценного человеческого тела, наделённого 

восемью свободами и десятью богатствами. 

Поскольку мы уже являемся людьми, может 



Четыре Дхармы Гампопы

21

показаться, что мы обрели человеческое тело 

без усилий, однако это не так. 

Для рождения в драгоценном человеческом 

теле необходимо огромное количество поло-

жительной кармы, накопленной в предыдущих 

жизнях. Людей так же много, как звёзд на ноч-

ном небе. Но тех, кто одновременно обладает 

драгоценным человеческим телом и интере-

суется священной Дхармой, среди них крайне 

мало, как звёзд на утреннем небе. Среди лю-

дей, интересующихся Дхармой, таких, кто об-

ладал бы истинным интересом, — ещё меньше. 

Истинная практика Дхармы означает отказ от 

всех мирских амбиций и стремление к дости-

жению полного просветления в этой жизни. 

Хоть мы и обрели драгоценное человеческое 

тело, оно находится во власти непостоянства. 

Непостоянство означает, что ничто — ни мир, 

ни существа, в нём обитающие, — не существу-

ет вечно. В частности, продолжительность че-

ловеческой жизни крайне мала; человеческая 

жизнь так же непредсказуема, хрупка и ми-

молётна, как вспышка молнии или пузырьки 

на воде. На этой земле никто не живёт вечно; 

один за другим люди уходят. После смерти, 

если мы окажемся в трёх нижних мирах, мы 

подвергнемся невыносимым и неописуемым 

страданиям. В данный момент мы стремим-

ся к совершенным условиям, удовольствию и 

богатству. Но какого бы невероятного уровня 

мирской роскоши и счастья мы ни достигли 



Повторяя слова Будды

22

сейчас, мы не сможем взять с собой в загроб-

ную жизнь ни наших друзей, ни членов семьи, 

ни богатство. 

Как бы мы ни любили свою семью и дру-

зей, в момент смерти мы остаёмся одни и в 

одиночестве отправляемся в неизвестность. 

То же самое происходило с нами во всех на-

ших прошлых жизнях; мы навек расставались 

со всеми своими знакомыми и всем, чем вла-

дели. Какого бы счастья и изобилия мы ни 

достигали в этой жизни, они столь же нере-

альны, как и сны, которые снятся нам по но-

чам. Понять непостоянство и смерть — зна-

чит понять, что ничто не длится вечно; всё 

проходит, как сновидение.

Было бы замечательно, если бы наша 

жизнь просто заканчивалась ничем, подоб-

но тому, как высыхает вода или гаснет пла-

мя. Тогда и беспокоиться было бы не о чем. 

Но с сожалением должен сказать, что так не 

бывает, поскольку наше сознание не являет-

ся чем-то, что может умереть. После смерти 

мы должны испытать последствия своих про-

шлых кармических действий. Из-за своего 

неведения мы бесконечно бродили в сансаре, 

будучи неспособными освободиться и посто-

янно кружа по трём нижним и трём высшим 

мирам. Чтобы освободиться от шести миров 

сансарического существования, нужно прак-

тиковать священную Дхарму сейчас, пока у 

нас ещё есть шанс.



Четыре Дхармы Гампопы

23

Мы продолжаем сансарическое существо-

вание до тех пор, пока мы окутаны помра-

чением беспокоящих эмоций и помрачени-

ем познания. Именно эти два помрачения 

мешают нам достичь всеведущего состояния 

будд. Чтобы избавиться от них, мы выполня-

ем практики, называемые предварительными. 

Эти практики включаются во вторую Дхарму 

Гампопы.

«Сделайте практику Дхармы своим пу-

тём!» Сначала мы принимаем прибежище 

и делаем простирания, тем самым избавля-

ясь от кармических проступков и загрязне-

ний нашего тела, собранных за бесконечное 

количество прошлых жизней. Для удале-

ния отрицательных действий и загрязнений 

речи, накопленных с безначальных времён, 

мы практикуем медитацию и чтение мантры 

Ваджрасаттвы. Для удаления загрязнений и 

негативных действий нашего ума, собранных 

в течение бесконечных прошлых жизней, мы 

делаем внешние, внутренние и тайные под-

ношения мандалы. И наконец, для удаления 

отрицательных отпечатков и загрязнений, 

 собранных с безначальных времён посред-

ством сочетания деяний тела, речи и ума, мы 

практикуем внешние, внутренние и тайные 

аспекты гуру-йоги. Говорится, что реализа-

ция происходит спонтанно, когда помрачения 

удалены. Гуру-йога — необычайно глубокая 

практика, которая великолепно подходит для 



Повторяя слова Будды

24

удаления загрязнений и развития реализации. 

Хотя её относят к предварительным практи-

кам, считается, что она глубже основной ча-

сти любой практики.

Третья Дхарма Гампопы — «Путь да про-

яснит заблуждения». «Путь» в данном случае 

следует понимать в контексте триады основы, 

пути и плода — структуры, охватывающей все 

учения уровней сутры и тантры. Основа — это 

природа будды; сугатагарбха, дхармакая всех 

будд, присущая всем разумным существам. 

Её сравнивают с чистым, незагрязнённым зо-

лотом, наделённым высшими качествами и 

лишённым каких бы то ни было изъянов. Ка-

ким же образом природа будды присутствует 

в каждом? В качестве примера обычно при-

водится масло, содержащееся в горчичном 

семени. При отжиме горчичное семя всегда 

выделяет масло. Точно так же во всех разум-

ных существах присутствует сущность всех 

будд, будда-природа. Она есть в каждом. 

Все будды и бодхисаттвы обладают природой 

будды; но ею же обладают и все разумные су-

щества, вплоть до мельчайшего насекомого, 

вне всякой зависимости от их размеров и ин-

дивидуальных качеств.

Природа будды, сугатагарбха, включает 

в себя всё сущее в сансаре и нирване. Про-

странство не имеет центра и краёв. Везде, где 

есть пространство, есть и разумные суще-

ства. Везде, где есть разумные существа, есть 



Четыре Дхармы Гампопы

25

и природа будды. Именно это имеется в виду, 

когда говорится, что природа будды включает 

в себя всё сущее в сансаре и нирване; все миры 

и всех существ.

Хоть природа будды и присутствует в 

каждом, мы не знаем её. Такое неведение 

есть главная причина блуждания в сансаре. 

Из-за своего неведения — незнания своей 

собст венной природы — разумные существа 

впадают в помрачение; они подобны золоту, 

упавшему в нечистоты и поэтому временно 

покрытому коркой грязи. Будды не впали в 

помрачение и сохранили свой «естествен-

ный удел».  Разница между буддами и ра-

зумными существами — это разница между 

знанием и незнанием изначально присущей 

нам природы.

Хотя золото — всегда золото, когда оно по-

падает в грязь, оно покрывается ею и его ста-

новится невозможно распознать. Разумные 

существа, не знающие своей собственной 

природы, подобны золоту, временно покры-

тому коркой грязи. Все разумные существа 

являются буддами, но, вследствие временных 

загрязнений, не осознают этого. Основа упо-

добляется чистому золоту, а путь — золоту, 

упавшему в нечистоты и покрытому коркой 

грязи. В данном контексте путь обозначает 

состояние заблуждения.

Состояние будды, реализованное состоя-

ние всех пробудившихся существ — это когда 



Повторяя слова Будды

26

мы не впадаем в заблуждения, а знаем, что 

состояние основы есть чистое золото. Из-за 

наших заблуждений мы оказываемся в со-

стоянии пути — наше чистое золото времен-

но покрыто грязью. Временно мы находимся 

во власти заблуждений. Во сне неведения мы 

переживаем сновидения трёх миров; мы сно-

ва и снова рождаемся среди шести классов 

разумных существ, и так до бесконечности.

Будда-природе присущи качества, извест-

ные как три каи, или изначально присущие 

тело, речь и ум, — иногда их называют три 

ваджры. Ваджрное тело есть качество неиз-

менности будда-природы, ваджрная речь — 

качество её невыразимости и непрерывности, 

и ваджрный ум — качество её непогрешимости 

и безошибочности. Таким образом, ваджр-

ное тело, ваджрная речь и ваджрный ум из-

начально присутствуют в нас как наша соб-

ственная будда-природа.

В данный момент наше неизменное ваджр-

ное тело скрыто нашим бренным, смертным 

физическим телом. Непрекращающаяся, не-

прерывная ваджрная речь, голос природы 

равенства, временно не слышна за нашей по-

вседневной болтовнёй. Подобным же обра-

зом непогрешимый ваджрный ум скрыт на-

шим помрачённым мышлением. Хотя тело, 

речь и ум всех Победоносных присутствуют 

в нашей будда-природе, они скрыты нашими 

обычными телом, речью и умом.



Четыре Дхармы Гампопы

27

Поскольку мы пребываем во власти за-

блуждений, то находимся в состоянии пути. 

Учения даются для того, чтобы путь прояс-

нил эти заблуждения, удалив тем самым за-

грязнения тела, речи и ума. Преподаваемые 

практики таковы:

стадия развития, визуализация тела как • 

формы будд;

стадия начитывания, или произнесе-• 

ния, мантр вслух;

стадия завершения, когда наш ум пре-• 

бывает в состоянии самадхи.

Стадия развития (или визуализация) не 

означает, что нужно воображать что-то, чего 

ещё нет. Ваджрное тело всех Победонос-

ных присутствует в нас как компонент нашей 

будда-природы. Практикуя стадию развития, 

мы удаляем загрязнения, скрывающие эту 

природу и мешающие нам реализовать её.

Непрекращающаяся ваджрная речь всех 

будд — царь всякого благозвучия — также 

присутствует в нас. Чтение трёх видов ман-

тры: видья, дхарани и гухья даёт нам воз-

можность удалить загрязнения нашей обыч-

ной речи. Ум всех будд, неконцептуальная 

пробуждённость, также изначально присущ 

нашей природе, но он скрыт нашим сиюми-

нутным концептуальным мышлением. Про-

стое пребывание в покое состояния самадхи 

проявляет изначально присущий нам ваджр-

ный ум.



Повторяя слова Будды

28

Не считайте, что практиковать стадию 

развития — значит воображать себе что-то, 

что не является реальным (как если бы мы 

представляли себе, что кусок дерева — это 

чистое золото). Стадия развития — нечто со-

всем иное. В стадии развития мы попросту 

признаём то, что и так уже есть; нечто уже 

существующее. Стадия развития — это когда 

мы мысленно создаём (представляем себе) 

формы будд. Хотя визуализация на данном 

этапе является искусственной конструкцией, 

созданной нашим умом, она всё же является 

имитацией того, что уже присутствует в нас. 

Пока мы не в состоянии практиковать совер-

шенную стадию развития, нам необходимо 

визуализировать, мысленно создавать, чи-

стые образы, чтобы приблизиться к этому аб-

солютному состоянию.

Совершенная стадия развития — это про-

сто пребывание в сущности ума всех будд, из 

которой спонтанно проявляются две форм-

ные (т. е. обладающие формой) каи: самбхо-

гакая радужного света и нирманакая физиче-

ского  тела.

Фактически природа будды является ис-

ход ной точкой для стадии развития — и эта 

изначально присущая нам природа реали-

зуется через практику самадхи того, как всё 

есть. Стадия развития создаётся из самадхи 

того, как всё есть, являющегося дхармака-

ей всех будд. Дхармакая разворачивается в 



Четыре Дхармы Гампопы

29

самбхогакаю (т. е. в самадхи ясного света), 

а из самбхогакаи, посредством самадхи ко-

ренного слога, появляется нирманакая. Так 

должна проходить стадия развития.

Самадхи того, как всё есть, — это узнава-

ние самой природы будды, безупречное и из-

начально чистое состояние дхармакаи. Если 

мы не узнали эту природу на личном опыте, 

мы можем приблизиться к ней или создать 

её, представляя, что все явления, все миры и 

существа растворяются в пустоте, когда мы 

произносим, например, мантру ОМ МАХА 

ШУНЬЯТА ДЖНЯНА ВАДЖРА СВАБ-

ХАВА АТМА КО ХАНГ. Из великой пусто-

ты возникает ясность восприятия, подобно 

солнцу, встающему на небе и распространя-

ющему свет. 

Это называется самадхи ясного света, ко-

торое есть сущность самбхогакаи. Из про-

странства возникает солнечный свет, а из 

солнечного света появляется радуга. Это ана-

логия нирманакаи, самадхи коренного сло-

га, из которой проявляется форма божества. 

Нирманакая видима, но невещественна; мы 

не можем потрогать её, но всё же она появ-

ляется. Нам следует представлять форму бо-

жества как явственно видимую, но лишённую 

собственной природы. Так же как радуга на 

небе никоим образом не является веществен-

ной или материальной, так и божество не со-

стоит из плоти и крови.



Повторяя слова Будды

30

Повторю ещё раз, стадия развития про-

исходит в контексте трёх кай. Дхармакая 

вездесуща, как пространство. В этом «про-

странстве» явно присутствует самбхогакая, 

подобно свету солнца. Нирманакая появ-

ляется, как радуга, чтобы осуществить благо 

всех существ. Так же как солнце не смогло бы 

взойти и сиять, если бы не было открытости 

пространства, так непрерывная самбхога-

кая не может проявиться без невозникающей 

природы дхармакаи. Без пространства солнце 

не может сиять; без солнечного света не по-

явится радуга. Так три каи являются нераз-

дельными.

Таким образом, практика трёх самад-

хи обеспечивает структуру для визуализации 

божества. Затем мы призываем абсолютное 

божество из сферы Акаништха и нераздель-

но растворяем его в себе. Далее мы возносим 

хвалу, делаем подношения и так далее. Все 

эти внешне обычные действия в стадии раз-

вития напоминают поведение обычных лю-

дей, словно мы приглашаем в гости важных 

персон, говорим им комплименты, угощаем и 

подносим им дары. Цель стадии развития со-

стоит в очищении привычных тенденций, при-

сущих нам как обычным людям. Всё делается 

отнюдь не для того, чтобы угодить каким-то 

отдельно существующим божествам. Боже-

ства не испытывают удовольствия, когда их 

почитают, и не огорчаются, когда этого не 



Четыре Дхармы Гампопы

31

происходит. Мы делаем это для самих себя; 

удаляя свои загрязнения и собирая накопле-

ния, пользу извлекаем мы сами.

Практикуя стадию развития, делайте это с 

ощущением огромных открытых пространств. 

Не визуализируйте появление божества в 

стенах вашего маленького дома, в этом кро-

хотном мире. Сначала всё полностью рас-

творяется в великой пустоте, в безграничном 

пространстве. В безграничности простран-

ства создаётся мандала пяти элементов. На 

ней мы представляем огромную гору Сумеру. 

На вершине горы Сумеру — небесный дворец, 

а в нём — трон, на сиденье которого находят-

ся солнечный и лунный диски. На этом троне 

мы появляемся в форме божества, йидама. 

Божество может быть любым. Вот как нуж-

но практиковать стадию развития, а не пред-

ставлять, что мы сидим в своей маленькой 

комнатёнке.

Главная цель стадии развития — разру-

шить нашу привязанность к твёрдой реально-

сти. Именно наша фиксация на конкретно-

сти заставляет нас продолжать существовать 

в сансаре. Стадия развития разрушает эту 

фиксацию. Как мы это делаем? Представляя 

себе, что мир — это чистый мир будды, наше 

жилище — небесный дворец, а существа в 

нём — священные формы божеств, видимые, 

но не грубо материальные — подобно радуге 

в небе. Подобным же образом чтение мантр 



Повторяя слова Будды

32

разрушает нашу фиксацию на нашей обычной 

речи, которая то прекращается, то начинается 

вновь. Мантру называют царём речи. Это не-

прекращающаяся ваджрная речь. И наконец, 

непогрешимый ваджрный ум разрушает наше 

обычное концептуальное мышление.

После чтения мантры наступает стадия 

завершения, которая в данном контексте есть 

растворение дворца и божества в пустоте и 

наше повторное возникновение из состоя-

ния пустоты в форме божества. Целью рас-

творения является уничтожение нашей при-

вычной фиксации на внешне видимом как на 

чём-то реальном и постоянном, равно как 

и тенденции к воззрению этернализма, или 

овеществления реальности. Вновь возникая 

в видимой, но невещественной, форме бо-

жества, мы разрушаем и основания для ни-

гилизма (воззрения, полагающего, что во-

обще ни чего не существует). Таким образом, 

тре нируя нас в уничтожении тенденций к 

обо им  оши бочным взглядам, эта практика 

поистине является путём, устраняющим по-

мрачение ума.

Мы вкратце сказали о том, как дать пути 

прояснить заблуждение. В настоящее время 

наш ум помрачён. Посредством этих практик 

мы сможем устранить помрачение и реали-

зовать в себе ваджрные тело, речь и ум всех 

будд. Хорошей аналогией нашему помраче-

нию являются галлюцинации, вызываемые 



Четыре Дхармы Гампопы

33

дурманящим растением датура. Обычно мы 

видим себя и других людей с одним лицом, 

двумя руками и двумя ногами. Но под воз-

действием датуры мы неожиданно видим 

людей не такими, какие они есть: нам ка-

жется, что у них десять голов, двадцать рук, 

пятьдесят ног и т. п. Сейчас мы находимся 

под воздействием яда неведения и бродим в 

помрачении по шести мирам сансары. Когда 

дурманящее разум воздействие датуры за-

канчивается, мы вновь воспринимаем людей 

такими, какие они есть. Но пока что яд не-

ведения ещё действует; наш ум всё ещё по-

мрачён. Для прояснения помрачения на пути 

нам необходимо практиковать стадии разви-

тия, чтения мантр и завершения.

Четвёртое учение Гампопы: «Заблужде-

ния да воссияют мудростью!» — относится к 

стадии завершения. Предыдущие упомина-

ния стадии завершения были определены и 

находились в зависимости от визуализации, 

которая либо растворялась в пустоте, либо 

вновь возникала из пустоты; поэтому она на-

зывается «стадия завершения с атрибутами». 

Истинная стадия завершения, о которой идёт 

речь в Четвёртой Дхарме Гампопы, подраз-

умевает узнавание нами своей собственной 

будда-природы. Когда чистое золото покрыто 

грязью, не видно, что это — золото (даже при 

условии, что эта грязь — явление временное). 

Но как только грязь смыта, мы понимаем, что 



Повторяя слова Будды

34

золото — это золото. Аналогичным образом 

когда наши загрязнения очищены, мудрость, 

являющаяся изначально присущей нам про-

буждённостью, становится явной. Сейчас 

со стояние обычных людей подобно золоту, 

покрытому грязью. Наша будда-природа по-

крыта временными загрязнениями. Одним 

из главных загрязнений, подлежащих удале-

нию, является наша фиксация на двойствен-

ности, на конкретной, плотной реальности. 

Как только оно будет удалено, золото опять 

станет просто чистым золотом. Пока наш ум 

помрачён, находится в смятении и погряз в 

заблуждениях, нашу будда-природу продол-

жает тащить по мирам сансары. Но когда ум 

незамутнён, непогрешим и лишён всяких за-

блуждений, он — сама природа будды. И не 

то чтобы будда-природа была чем-то одним, 

а наш ум — чем-то совсем другим. Это не две 

разные вещи. Незамутнённый ум сам и есть 

чистое золото, природа будды. У нас не два 

ума, ум — один. Когда он помрачён, его на-

зывают разумным существом. Когда он непо-

мрачён и непогрешим, он называется буддой.

Сказано: «Нет будды помимо вашего соб-

ственного ума». У нас не два ума. Есть только 

один ум, который либо помрачён, либо нет. 

Природа будды — именно изначально непо-

грешимое качество нашего ума, называемое 

также дхармакая-буддой Самантабхадрой. 

В одной из традиций дхармакая-аспект этой 



Четыре Дхармы Гампопы

35

изначальной непогрешимости есть Самантаб-

хадра. Её самбхогакая-аспект — Ваджрадха-

ра, а её нирманакая-аспект — Ваджрасаттва. 

Приведу пример: пространство, солнечный 

свет и появление радуги невозможно разде-

лить. Солнечный свет не может проявиться 

нигде, кроме как в пространстве; радуга не 

может проявиться иначе, чем в сочетании 

пространства и солнечного света. Дхармакая 

уподобляется пространству, самбхогакая — 

солнцу, а нирманакая — радуге. Точно так 

же Самантабхадра, Ваджрадхара и Ваджра-

саттва — не три разных просветлённых су-

щества. Они нераздельны и имеют одну при-

роду, подобно тому, как три каи изначально 

и нераздельно присутствуют в нашей будда-

природе. Есть разница между помрачением и 

отсутствием помрачения, между узнаванием 

и неузнаванием своей природы. Изначальное 

качество отсутствия помрачения называет-

ся просветлением, состоянием Будды, или 

пробуждённым состоянием дхармакаи. Из-

начальное качество помрачения называется 

неведением, или помрачённым восприятием 

разумных существ. Хотя в нас есть сущность 

будды, она временно скрыта.

Суть учений Будды — это метод, посред-

ством которого мы даём нашему заблуж-

дению воссиять мудростью. Самое суще-

ственное здесь — введение в природу будды 

и узнавание нами этой будда-природы, т. е. 



Повторяя слова Будды

36

изначально сущей мудрости дхармакаи, уже 

присутствующей в нас. Четвёртая  Дхарма 

Гампопы — это учение о том, как узнать 

будда-природу, как тренироваться в ней и 

как добиться стабилизации этого узнавания. 

Понимание её называется воззрением, прак-

тика этого называется самадхи, а стабиль-

ность — состоянием будды. Состояние будды 

не вне нас. Это не нечто от нас отдельное, что 

вдруг поглощается нами и магическим обра-

зом превращает нас в будд.

У нас один ум, но нам следует различать два 

его аспекта: сущность и выражение. Чтобы 

понять взаимоотношения этих двух аспектов, 

рассмотрим следующий пример. Сущность 

подобна солнцу, сияющему в небе. Выраже-

ние подобно его отражению на поверхности 

воды. Солнце в небе — это подлинное солнце. 

Отражение солнца, появляющееся на поверх-

ности воды, выглядит как солнце, но не яв-

ляется подлинным солнцем. Назовём солнце 

в небе природой будды, непогрешимым, не-

помрачённым качеством; самой сущностью. 

Отражение солнца на поверхности воды — 

пример нашего нормального помрачённого 

мышления, его выражение. Без солнца в небе 

невозможно появление его отражения. Хотя 

на самом деле солнце одно, выглядит это так, 

будто их два. Это то, что называется одной 

вещью с двумя аспектами. Сущность — при-

рода будды — подобна солнцу, сияющему в 



Четыре Дхармы Гампопы

37

небе. Выражение есть наше мышление, по-

добное отражению солнца.

Состояние будды ничем не замутнено и не 

омрачено, как солнце, сияющее в небе. Со-

стояние ума разумных существ подобно отра-

жению солнца в воде. Как отражение зависит 

от воды, так наши мысли зависят от объектов. 

Объект — это то, о чём мы думаем; субъ-

ект — это воспринимающий ум. Фиксация 

на отношении субъект-объект является при-

чиной продолжения помрачённого сансари-

ческого существования; продолжения этого 

существования днём и ночью, жизнь за жиз-

нью. Фиксация на субъекте и объекте, вос-

принимающем субъекте и воспринимаемом 

объекте, вновь и вновь укрепляется каждую 

секунду нашей жизни; так возобновляется 

сансарическое существование. Сейчас у нас 

есть пять классов объектов чувств: видимые 

формы, звуки, запахи, вкусы и объекты ося-

зания. В промежутке, подобно вратам, име-

ются пять чувств; имеются также различные 

виды сознания, которые непрерывно познают 

эти различные объекты чувств.

Может ли отражение солнца на воде осве-

тить весь мир? Может ли оно хотя бы сиять 

над всем озером? Может ли его свет давать 

жизнь растениям? Нет, поскольку отраже-

ние не обладает качествами настоящего солн-

ца. Точно так же аспект ума, известный как 

выражение — наше мышление, не  обладает 



Повторяя слова Будды

38

качествами подлинного состояния будды. 

Но настоящее солнце в небе сияет и согревает 

весь мир, освещая самые тёмные уголки. Го-

воря проще, ум будд не загрязнён, в то вре-

мя как ум разумных существ загрязнён. Что 

же такое загрязнение? Это наша постоянно 

возобновляющаяся фиксация на субъекте и 

объекте.

Природа будды постоянно присутствует в 

нас, равно как и во всех остальных существах, 

без каких бы то ни было исключений. По сути 

своей она вечно чиста. Она не увеличивается 

и не уменьшается. Не бывает такого, чтобы 

она была то скрытой, то явной. Она полно-

стью вне сферы интеллектуальных построе-

ний. Она не меняется в размере. Не бывает 

такого, чтобы у кого-то будда-природа была 

больше, а у кого-то — меньше. В её каче-

стве тоже не бывает никакой разницы. Она 

в равной степени постоянно присутствует в 

каждом.

Узнать присутствие природы будды в се-

бе значит обрести воззрение. Поддерживать 

непрерывность этого узнавания называется 

медитацией, или тренировкой. Пронизать 

им свою повседневную деятельность и вести 

себя в соответствии с Дхармой называется 

поведением. А реализация его в совершенно 

незамутнённом виде, подобно солнцу, сия-

ющему в небе с неизменной яркостью, на-

зывается плодом. Нам необходимо обрес-



Четыре Дхармы Гампопы

39

ти воззрение; нам необходимо узнать свою 

будда-природу. Хоть это и есть нечто, что 

у нас уже имеется, мы должны признать 

факт обладания этим. Предварительные 

практики, стадия развития и так далее — все 

они существуют для того, чтобы дать нам 

возможность узнать природу будды. Они 

подобны помощникам, ассистентам. Когда 

говорят: «Узнай свою собственную приро-

ду, природу будды», это не означает, что мы 

должны произвести нечто несуществующее, 

как, например, извлечь золото из куска де-

рева, что по определению невозможно. Мы 

должны просто узнать то, чем уже облада-

ем. Но люди — самые умные и способные из 

всех различных видов существ — кажется, 

склонны полностью игнорировать эту наи-

более ценную из всех исполняющих жела-

ния драгоценностей. Нормальное состояние 

человека похоже на положение того, кто на-

шёл исполняющую желания драгоценность, 

но игнорирует её, считая, что поддельные 

бриллианты будут поценнее. Нет ничего пе-

чальнее и расточительнее этого.

Хорошенько подумайте об этом. Попы-

тайтесь понять, что положение, в котором 

мы сейчас находимся, подобно обладанию 

драгоценностью, исполняющей все желания. 

Нелегко родиться человеком; ещё сложнее 

родиться в драгоценном человеческом теле 

и иметь при этом возможность практико-



Повторяя слова Будды

40

вать Дхарму. Это крайне редкое совпадение, 

оно случается настолько редко, что подоб-

но возможности один раз в столетие хорошо 

пообедать. Если бы хороший обед выпадал на 

нашу долю только раз в сто лет, разве не це-

нили бы мы его по достоинству и не ликовали 

бы, восклицая: «Наконец-то удалось отлич-

но пообедать!»? Мы были бы весьма счаст-

ливы. Но выпавшая нам сейчас возможность 

гораздо более драгоценна. Сколько ни обедай, 

в конечном счёте это вам не поможет: тело 

всё равно превратится в труп, когда человек 

умрёт, вне зависимости от количества и каче-

ства еды, съеденной при жизни. Драгоценное 

человеческое тело — великая редкость. Если 

мы не воспользуемся имеющейся у нас теперь 

возможностью, нет никакой гарантии, что мы 

будем людьми в следующей жизни. Строго 

говоря, такая вероятность почти исключена, 

поскольку привычные негативные кармиче-

ские тенденции крайне сильны. Этот короткий 

нынешний просвет скоро закроется на несчёт-

ное количество веков, и следующий шанс стать 

человеком у нас появится не скоро. Пожалуй-

ста, искренне подумайте об этом: возможна 

ли большая расточительность, чем выбросить 

исполняющую желания драгоценность, ког-

да мы наконец-то её обрели? Не будь у нас 

сейчас этой драгоценности, найти её было бы 

нелегко. Хотя на самом деле за всё время на-

ших бесчисленных жизней мы никогда не рас-



Четыре Дхармы Гампопы

41

ставались с ней. Ведь скажи нам кто-нибудь: 

«Ты непременно должен иметь исполняющую 

желания драгоценность» — возникла бы про-

блема; потребовалось бы вдруг взять и предъ-

явить нечто, чего у нас нет.

Но драгоценность, исполняющая все же-

лания — будда-природа, — уже есть в нас. 

Только благодаря своим заблуждениям и 

неведению мы не узнаём её и жизнь за жиз-

нью продолжаем существовать среди шести 

классов существ в сансаре. Как печально, что 

люди гонятся за едой, богатством, хорошей 

репутацией и похвалами, отбрасывая, как 

ненужный хлам, нечто действительно дра-

гоценное. Но если мы не обретём в течение 

этой жизни нечто, обладающее подлинной 

ценностью, то так и будем бесконечно вла-

чить сансарическое существование. Я не про-

шу вас понять это, потому что, конечно же, 

вы это уже и так понимаете; я просто напо-

минаю вам об этом.

Природа будды, сугатагарбха, уже присут-

ствует в нас; она — природа нашего собствен-

ного ума; она подобна неизменной яркости 

солнца, сияющего в небе. Но в силу нашего 

обычного дуалистического мышления мы не 

обращаем внимания на это солнце будда-

природы; не видим его в упор. Даже малая 

толика изначально присущих всем нам качеств 

состояния будды не проявляется в состоянии 

ума обычного человека. Мысли и концепту-



Повторяя слова Будды

42

альные умопостроения, не покидающие нас ни 

днём, ни ночью, заслоняют от нас нашу соб-

ственную будда-природу; так солнце в небе, 

бывает, скрывается за облаками, и кажется, 

что его нет. Из-за преходящих туч неведения 

мы не узнаём свою будда-природу.

Всегда присутствующая будда-природа 

по добна солнцу, сияющему в ясном небе, но 

солнечный свет никогда не проникает внутрь 

пещеры, обращённой на север. Такая пе-

щера — пример неправильного понимания, 

ошибочного воззрения или неполного пони-

мания. Природа будды изначально вездесуща 

и присуща всем — от Будды Самантабхадры 

до мельчайшего насекомого. Эта просветлён-

ная сущность может называться по-разному: 

дхармакая, самантабхадра, самосущая про-

буждённость, высшее просветление. Невеже-

ственное состояние разумных существ тоже 

имеет много названий, оно называется мыш-

лением, концептуальным умом, дуалистиче-

ским сознанием или интеллектом.

До этой жизни мы рождались в другом ме-

сте, а до того — где-то ещё и так далее. Мы 

прожили бессчётное множество жизней. Наш 

ум не возник спонтанно из ничего. Он безна-

чален. Наш ум принимает всё новые и новые 

перерождения, и начала у этого процесса не 

было. За нами простирается бесконечное ко-

личество предыдущих жизней, а сейчас мы 

достигли этой жизни. Она подобна развет-



Четыре Дхармы Гампопы

43

влению дороги, мы можем пойти по тропе, 

ведущей вверх или по тропе, ведущей вниз.

Наш ум создаёт добродетель и зло, а наши 

голос и тело выступают как слуги или наём-

ные работники ума. Что здесь понимается 

под злом? Вообще говоря: привязанность, 

гнев и тупость. Я уже объяснил, что такое 

просветлённый ум; сейчас я обрисую дуали-

стический, двойственный, ум. Возьмём в ка-

честве примера видимые объекты. Когда мы 

видим прекрасный кусок парчи, первое, что 

мы думаем: «Как красиво!» Это называется 

привязанностью. Если мы видим использо-

ванный носовой платок, нам это не нравит-

ся. Это называется отвращением или гневом. 

Если же мы видим обычный чистый носовой 

платок, мы не испытываем никаких чувств. 

Это называется безразличием или тупостью. 

В этом отношении мы все одинаковы: когда 

мы видим нечто прекрасное — нам это нра-

вится, нечто неприятное — не нравится, а не-

что нейтральное нас просто не волнует. Нам 

нравятся мелодичные звуки, а грубые и не-

приятные — не нравятся. Когда нам что-то 

нравится — это привязанность, не нравит-

ся — отвращение, гнев; а когда нам что-то 

безразлично — это тупость. Таковы же наши 

реакции в отношении того, что мы едим; то 

же в области обоняния и осязания. Эти три 

основные отрицательные эмоции проявляют-

ся в отношении наших пяти чувств и внешних 



Повторяя слова Будды

44

объектов чувств. Субъект (наш ум) любит 

удовольствие, не любит боль и может также 

оставаться безразличным. Эти шесть типов 

ощущения: видимая форма, звук, запах, вкус, 

осязание и ментальные объекты — называют-

ся шестью составляющими сознания.

С безначальных времён вплоть до настоя-

щего момента основными действиями, ко-

торые мы совершали, были активности трёх 

ядов: привязанности, гнева и тупости. Нам 

постоянно что-то нравилось или не нрави-

лось, или мы испытывали безразличие; и не в 

одной или двух жизнях, но в течение бесчис-

ленного количества жизней. В этом наставле-

нии я указал вам на дуалистический ум.

Понятием «ум вне концепций» обозна-

чается состояние, когда ум свободен от трёх 

ядов. Обычный человек полностью находит-

ся под воздействием трёх ядов в течение всей 

свой жизни. Чтобы достичь освобождения от 

сансары, мы должны избавиться от этих трёх 

ядов. Как можно освободиться от них? Мы 

не можем зарыть их в землю, смыть в унитаз, 

сжечь, взорвать или сбросить на них атомную 

бомбу и ожидать, что они исчезнут. Наше 

постоянное взаимодействие с ними подобно 

какому-то зловещему механизму. Совершен-

ный Будда описывал сансарическое суще-

ствование, как океан бесконечного страдания 

или как постоянно вращающийся зловещий 

механизм. Будда сказал нам, что необходимо 



Четыре Дхармы Гампопы

45

применить специальный метод, чтобы осво-

бодить себя и всех других разумных существ 

из океана сансары.

Первопричиной сансарического существо-

вания является, как я только что указал, наш 

собственный дуалистический ум. Некоторые 

могут сказать: «Я не совершаю никакого зла! 

Я не убиваю, не краду и не лгу. Я вообще не со-

вершаю никаких негативных действий!» Воз-

можно, мы и не совершаем никаких грубых 

негативных поступков; но тонкие негативные 

действия постоянно происходят в нашем со-

знании. До тех пор пока мы не очистимся от 

чувств типа «нравится/ не нравится/ безраз-

лично», они будут перекрывать нам дорогу 

к освобождению и полному просветлению. 

Итак, что же может уничтожить три яда в на-

шем собственном уме? Узнавание природы 

будды, самосущего осознавания.

Это самосущее осознавание и есть тот путь, 

по которому шли все будды трёх времен. Буд-

ды прошлого шли путём самосущей мудрости, 

по-тибетски — рангджунг еше, и достигли 

просветления. Будды настоящего следуют пу-

тём самосущей мудрости, и все те, кто достиг-

нет просветления в будущем, достигнут его 

только узнаванием самосущей мудрости. Не 

существует даже атома другого пути, который 

вёл бы к истинному просветлению.

Возьмём другой пример: представим ком-

нату, которая была полностью опечатана и 



Повторяя слова Будды

46

пребывала в полной темноте в течение деся-

ти тысяч лет. Невежественное состояние ума 

обычного человека, который не знает приро-

ду ума, свою будда-природу, подобно густой 

тьме в такой комнате. Момент узнавания 

самоосознающей мудрости подобен включе-

нию света в комнате, где было темно десять 

тысяч лет. В это мгновение вся тьма исчеза-

ет, не так ли? Десять тысяч лет темноты рас-

сеиваются в один миг. Точно так же мудрость 

узнавания собственной природы рассеивает 

бесчисленные века неведения и негативных 

действий. Когда вы включаете свет в комнате, 

где десять тысяч лет царила тьма, разве тьма 

не исчезает в тот же миг? Постарайтесь по-

нять этот пример.

Если в комнате закрыты все двери и окна, 

мы в ней ничего не увидим; но когда включа-

ется свет — всё видно совершенно отчётливо. 

Вполне реально очистить негативную карму, 

накопленную в течение многих эонов, и до-

стичь состояния полного просветления прямо 

в этой жизни, настолько мощна и эффективна 

самосущая мудрость.

Сейчас я дам название нашей будда-

природе. Она известна как «пустая и вос-

принимающая самосущая пробуждённость». 

Пустотный аспект, её сущность, подобен все-

проникающему пространству. Но неотделимо 

от этого качества пустотности присутствует и 

естественная способность осознавать и вос-



Четыре Дхармы Гампопы

47

принимать, являющаяся основополагающей 

пробуждённостью.

Природа будды называется самосущей по-

тому, что она ни из чего не сделана и никем 

не создана. «Самосущая» означает: не соз-

данная какими-либо причинами в начале и 

не разрушимая обстоятельствами в конце. 

Эта самосущая пробуждённость присутствует 

во всех существах без какого-либо исключе-

ния. Наше мышление и самосущая пробуж-

дённость всегда нераздельны. Мыслящий ум 

называется выражением, в то время как из-

начально присущая пробуждённость называ-

ется сущностью. Таким образом, получается, 

что ум имеет два названия. В случае неве-

жественного живого существа ум называется 

пустотным познаванием, сердцевиной кото-

рого является неведение (тиб. маригпа). Ум 

всех будд называется пустотным познавани-

ем, сердцевиной которого является осознава-

ние (тиб. ригпа).

Чтобы дать нам возможность узнать нашу 

собственную сущность, учитель, ваджрный 

мастер, даёт так называемые указующие на-

ставления. Их цель только в этом. И следу-

ет понимать, что то, на что он указывает, не 

является для нас чем-то новым; чем-то, чего 

у нас раньше не было. Мы все уже обладаем 

природой будды.

Первое, что мы должны сделать, — это 

узнать свою собственную природу, свою ис-



Повторяя слова Будды

48

тинную сущность. Затем мы должны с великим 

тщанием стараться постоянно поддерживать 

это узнавание; это называется тренировкой. 

И наконец, достижение такого состояния, в 

котором не остаётся никакого концептуаль-

ного мышления, состояние, когда концепту-

альное мышление полностью очищено, на-

зывается достижением стабильности. Такая 

стабильность известна также как полное про-

светление. В учениях махамудры и дзогчен 

приводится традиционный пример, иллю-

стрирующий эту последовательность. В пер-

вый день лунного месяца, когда мы смотрим 

на небо, мы ничего не видим: луна ещё не 

появилась. Но вечером третьего дня уже ви-

ден краешек луны. В это время кто-то может 

указать на её серп и сказать: «Вот луна!» Мы 

смотрим и видим, что луна — это луна. Это 

называется узнаванием. С каждым после-

дующим днем луна становится всё больше и 

больше, пока ночью пятнадцатого дня она не 

засияет полно и ясно. Это аналогия дхармакаи 

самосущего осознавания, свободной от вся-

ких умопостроений. Повторю ещё раз: когда 

кто-то указывает нам на луну и мы видим её, 

это называется узнаванием. Луна растёт. Это 

тренировка. Когда, наконец, луна становится 

полной — это достижение стабильности, пол-

ное просветление.

Ещё один пример — это семя цветка. Зна-

ние того, что это — семя, есть метафора узна-



Четыре Дхармы Гампопы

49

вания собственной будда-природы. Когда 

семя посажено, проросло, выросло и у расте-

ния начинают распускаться листья — это тре-

нировка. Когда растение полностью оформи-

лось и зацвело прекрасными цветами — это 

достижение стабильности. Семя цветка не 

похоже на распустившийся цветок. Но семя, 

действительно являющееся семенем прекрас-

ного цветка, может быть посажено, оно вы-

растет и станет цветком.

Несмотря на то что цветок кажется нам 

прекрасным, мы вряд ли скажем, что семя 

цветка представляет собой что-то из ряда вон 

выходящее. Аналогичным образом: не жди-

те, что узнавание сущности ума будет чем-

то впечатляющим. Но когда узнавание будет 

стабилизировано, как у будды, то состояние 

полного просветления будет содержать в себе 

множество великих качеств, вроде четырёх 

видов бесстрашия, десяти способностей, во-

семнадцати уникальных качеств и так да-

лее. Состояние будды также включает в себя 

способность превратить эпоху в мгновение, 

а мгновение — в эпоху. Качества состояния 

будды непостижимы, и все эти качества изна-

чально присутствуют в будда-природе. Они 

не являются какими-то новыми качествами, 

которые достигаются со временем. Нет двух 

разных типов будда-природы; дело обстоит 

не так, словно у будд она одна, а у нас, санса-

рических существ, — другая.



Повторяя слова Будды

Люди столь же многочисленны, как звёз-

ды в ночном небе, но людей с драгоценным 

человеческим телом и интересом к Дхарме 

так же мало, как звёзд на утреннем небе. Все 

вы — как утренние звёзды. Хотя у меня и нет 

необходимости просить вас дорожить этим 

учением и считать его крайне важным, всё же 

необходимо повторить, что практика узна-

вания природы будды должна продолжаться 

в течение всей жизни. Мы должны превра-

тить жизнь в практику. Другими словами, нет 

смысла практиковать какое-то время, а затем 

забросить Дхарму. Пока мы живы, мы долж-

ны упражняться на пути.



51

ПОВТОРНОЕ ПРОСВЕТЛЕНИЕ

Заблуждения, возникающие в состоянии 

пути, могут быть устранены.

Когда мы устраняем временные пятна 

с изначально пробуждённой ригпа,

Мы становимся вновь просветлёнными 

вместо изначально просветлённых.

Это достигается следованием устным 

наставлениям квалифицированного 

учителя.

ТУЛКУ УРГЬЕН РИНПОЧЕ

К сожалению, разумные существа не явля-

ются чем-то единым; они не просветля-

ются все разом, когда просветляется одно из 

них. Индивидуальные кармы и привычные 

схемы поведения бесчисленны, и то, что один 

человек очистил свои проступки, удалил за-

грязнения и избавился от привычных тенден-

ций, не означает, что то же самое сделали и 

все остальные. В конечном счёте все долж-

ны пройти свой путь самостоятельно и сами 



Повторяя слова Будды

52

удалить свои загрязнения. Ни один из будд 

прошлого, даже Авалокитешвара, не смог 

освободить всех разумных существ. Но если 

кто-то один всё-таки достигает просветле-

ния, то силой своего сострадания и обширных 

устремлений он понемногу сможет привести к 

просветлению невероятное количество разу-

мных существ. В частности, говорят, что ког-

да практикующий достигает радужного тела, 

то в этот миг три тысячи разумных существ 

достигают освобождения.

В прошлом бывали случаи, когда множе-

ство людей достигали освобождения одно-

временно, так как у них уже имелась кар-

мическая протяжённость предшествовавшей 

этому практики. В стране Уддияна сто тысяч 

человек одновременно достигли просветле-

ния. Но такие случаи крайне редки.

Нет другого пути к достижению просвет-

ления, кроме узнавания будда-природы и 

достижения стабильности в ней. Так поступа-

ли будды прошлого; и сегодняшние практики 

(которые станут буддами будущего) достиг-

нут просветления, узнав свою природу и до-

бившись стабильности этого узнавания. Дру-

гого пути нет. Никто не может даровать нам 

просветление или освободить нас. Только мы 

сами можем добиться этого.

Например, если представить себе группу 

людей, в которой все получили указующие на-

ставления, узнали природу ума, были усердны 



Повторное просветление

53

в практике и освоили свою будда-природу, 

то, конечно, вся группа достигнет освобож-

дения за одну жизнь. Но у людей разные 

способности и разные кармические предрас-

положенности, поэтому никогда нельзя быть 

стопроцентно уверенным в том, сколько че-

ловек действительно правильно узнают свою 

природу, когда она будет им указана. Точно 

так же неизвестно, сколько из них будут при-

лежно практиковать после узнавания своей 

будда-природы. По этой причине нет сто-

процентной гарантии, что все они достигнут 

просветления в этой жизни.

В прошлом было бессчётное количество 

практикующих, достигших совершенства и 

освобождения: великие бодхисаттвы и маха-

сиддхи Индии, равно как и тибетцы разных 

линий передачи учения. Стоит только почи-

тать правдивые истории о множестве практи-

кующих, достигших этого; они — как звёзды 

в ночном небе. Это определённо возмож-

но, но зависит это только от нас самих. Для 

разумных существ в целом сансара беско-

нечна. Но для каждого отдельного человека, 

который практикует и пробуждается к про-

светлению, существует конец сансарического 

бытия. Есть две возможности: бесконечный 

сансарический путь и путь, кладущий конец 

сансаре. Сейчас мы вольны выбирать между 

этими двумя путями. Мы можем практико-

вать, прийти к достижению и достичь про-



Повторяя слова Будды

54

светления, обрубив все связи с былым суще-

ствованием в сансаре в качестве помрачённых 

разумных существ. Для человека, полностью 

находящегося во власти логического мыш-

ления, путь в сансаре продолжается вечно. 

Сансарическое существование прекращается, 

когда человек достигает контроля над сущно-

стью ума, доведя до совершенства свою прак-

тику ригпа. Три ключевых слова подытожи-

вают все учения Дхармы: основа, путь и плод. 

Основа — будда-природа, дхармакая всех 

будд — подобна драгоценности, исполняю-

щей все желания. Эта основа — основа как 

будд, так и разумных существ; в этом никакой 

разницы между ними нет. Говорят, что при-

рода ума подобна драгоценности, исполняю-

щей все желания. Не узнавшие её называются 

разумными, или чувствующими, существами, 

узнавшие её зовутся буддами. Другими сло-

вами, драгоценность будд чиста, в то время 

как драгоценность разумных существ упала и 

покрылась плотной коркой грязи. Драгоцен-

ность эта изначально присутствует в разу-

мных существах, но вследствие силы помра-

чения скрыта под слоем грязи.

Находиться во власти помрачения — это 

путь. Все попытки очистить драгоценность от 

скрывающей её грязи — это пример духовных 

практик, позволяющих достичь реализации. 

Термин «будда» обозначает того, кто в пол-

ной мере реализовал основу. В этом контексте 



Повторное просветление

55

будда относится к изначальному просветле-

нию. Разумные существа лишены шанса из-

начального просветления, поскольку их дра-

гоценность уже покрыта грязью. Но, очищая 

драгоценность посредством практик визуа-

лизации, чтения мантр и медитации, человек 

удаляет загрязнения тела, речи и ума и соби-

рает накопления заслуги и мудрости. Таким 

образом, существует возможность стать вновь 

просветлённым; это называется плодом.

Другими словами, будды не впадают в по-

мрачённое состояние пути. Поскольку их 

драгоценность чиста, её не надо очищать. 

Состояние разумных существ подобно драго-

ценности, упавшей в грязь. Для восстановле-

ния чистоты драгоценности грязь необходи-

мо удалить. О драгоценности говорится, что, 

когда она очищена, её можно поместить на 

вершину древка знамени победы. Ей можно 

будет делать подношения, и тогда она испол-

нит все желания — вот что такое плод.

Основа — это природа будды, которая по-

добна драгоценности, исполняющей все же-

лания. Она присутствует во всех существах, 

так же как масло присутствует в каждом гор-

чичном семени. Все существа обладают при-

родой будды, но самого по себе этого недо-

статочно. Второе, что требуется, — это опора 

физической формы, драгоценного человече-

ского тела. Только будучи человеком, можно 

практиковать и пробудиться к просветлению. 



Повторяя слова Будды

56

Насекомые и животные тоже обладают про-

светлённой сущностью, но их тела не являют-

ся опорой для её реализации, поскольку они 

не могут получать учения или говорить, они 

не ходят на лекции по Дхарме и не получа-

ют учения. Это делают только люди. Третьим 

необходимым фактором является наличие 

духовного учителя. Эти три обстоятельства 

должны совпасть: обладание природой буд-

ды, наличие драгоценного человеческого тела 

и встреча с духовным учителем. Только тогда 

возможно получить сущностные наставления 

как узнать и реализовать изначально присут-

ствующую в нас природу. Хоть мы и не можем 

быть изначально просветлёнными, мы можем 

просветлеть вновь.

В настоящее время мы обладаем этими тре-

мя факторами: в нас есть будда-природа, мы 

являемся людьми и у нас есть духовные учите-

ля. Если мы позволим этой драгоценной воз-

можности ускользнуть, не будем практико-

вать, а просто будем наблюдать, как проходит 

наша жизнь, пока не умрём, это будет подоб-

но возвращению с пустыми руками с  остро-

ва, усыпанного драгоценными камнями. Все 

мы — разумные существа — заблудились; все 

мы потеряли свою будда-природу. Мы по-

хожи на дурачка, затерявшегося в толпе, и не 

знающего, кто он, пока кто-нибудь не скажет 

ему: «А вот и ты!» Если мы не узнаем своей 

будда-природы, мы будем подобны этому 



Повторное просветление

57

дурачку, потерявшемуся в толпе и вопиюще-

му: «Кто я?!» Нам необходимо «найти» себя. 

Хотя кажется, что мы безнадёжно потеря-

лись, духовный учитель может познакомить 

нас с нашей «утерянной» природой. Духов-

ный учитель не даёт нам ничего, чего у нас не 

было до этого. Мы обладаем «этим», и всё же, 

фигурально выражаясь, мы «это» утратили. 

Нет большего несчастья, чем утратить то, что 

мы уже имеем, — будду внутри нас. Качества 

просветлённого будды не являются его лич-

ными качествами, они — полностью прояв-

ленные качества будда-природы. Мы облада-

ем этим же потенциалом, но в нас он сокрыт, 

он дремлет. Но раз наша будда-природа су-

ществует вне помрачения и освобождения, 

разве мы не можем сказать, что являемся, по 

сути, изначально просветлёнными? Можно, 

конечно, обманывать себя такой казуистикой, 

но на самом деле это не так, поскольку мы уже 

забрели на путь. Мы могли бы с полным пра-

вом утверждать, что мы — изначально про-

светлённые, если бы мы никогда не впадали 

в заблуждения. Но, к сожалению, делать по-

добные утверждения уже поздно. Наша дра-

гоценность, исполняющая все желания, уже 

упала в зловонные нечистоты.

«Изначальное просветление» означает, что 

основа идентична плоду и нет пути помраче-

ния, требующего очистки. Это определённо 

отличается от того положения, в котором на-



Повторяя слова Будды

58

ходимся мы. Мы уже забрели на путь, и нам 

необходимо избавиться от помрачения, что-

бы достичь плода. Возьмём, к примеру, мил-

лиард драгоценных камней: некоторые из них 

покрыты грязью, некоторые — чисты. Все 

они — драгоценности, но каждый — отчётли-

во индивидуален. Ум каждого разумного су-

щества воспринимает индивидуально; исходя 

из этого, приходится констатировать, что 

разумные существа отличны друг от друга.

Это хороший образ: смотреть на всех раз-

умных существ и будд как на бесчисленные 

драгоценные камни, некоторые из которых 

покрыты грязью, а некоторые — чисты. Они 

не идентичны, хотя обладают одинаковыми 

качествами. Если бы сознание всех разумных 

существ было единым целым, тогда при про-

светлении одного сознания в ту же секунду 

освободились бы и все остальные. Но если вы 

достигнете просветления, это не будет озна-

чать, что и я стал просветлённым. Поймите 

это так: хотя существа имеют одни и те же ка-

чества, мы — не единое целое. У нас одина-

ковая сущность, которая пуста и осознаёт; но 

наши формы проявления раздельны и отлич-

ны друг от друга.

Если я узнаю природу будды и достигну 

просветления, то это вовсе не означает, что 

кто-то другой тоже узнает её и достигнет про-

светления. Простите, но дело обстоит именно 

так! Если бы существа имели не только единую 



Повторное просветление

сущность, но и единое проявление, тогда при 

просветлении кого-то одного просветлялись 

бы и все остальные. Мы — словно самородки 

чистого золота, рассыпанные повсюду: каче-

ство одно и то же, но каждый кусочек отде-

лён от других. То же самое с водой: свойства 

воды идентичны, но вода находится в разных 

местах этого мира. Или возьмите в качестве 

примера пространство внутри домов, в кото-

рых все мы живём: пространство одно и то же, 

но формы его отличаются друг от друга. Пу-

стое осознавание идентично, но форма вокруг 

него отчётливо индивидуальна. Некоторым 

драгоценным камням повезло. А некоторые 

упали в грязь.



60

НЕПОСТОЯНСТВО

Окружающий мир непостоянен, равно как 

и существа, населяющие его.

Смерть определённо следует за рождением. 

Время смерти неизвестно,

Но когда смерть придёт, только Дхарма 

сможет помочь мне.

Поэтому, не тратя времени даром, я 

посвящу своё время только практике.

КАРМЭ КХЕНПО РИНЧЕН ДАРГЬЕ

Вне зависимости от того, давно ли мы на-

чали практиковать Дхарму, мы должны 

знать, что ничто в этом мире не существует 

вечно. Полное понимание и действительное 

признание этого факта — это основание всей 

буддийской практики. Неприятие непосто-

янства всерьёз препятствует успешной прак-

тике Дхармы. Исходной точкой, первым ша-

гом в практике Дхармы, является понимание 

того, что жизнь непостоянна, что отведённое 

нам время истекает.



Непостоянство

61

Мы верим, что то, чем мы обладаем, бу-

дет с нами какое-то время; но куда бы мы ни 

взглянули в этом мире, мы не найдём ниче-

го стабильного или постоянного. Как только 

солнце или луна появляются в небе, они мгно-

вение за мгновением приближаются к закату. 

Они не останавливаются ни на миг. Сменя-

ются времена года, проходят дни, месяцы и 

годы. Вся вселенная находится в движении, 

проходя фазы формирования, развития, раз-

рушения и исчезновения. Все живые существа 

постоянно изменяются. Жизнь подобна мед-

ленно сгорающей свече: она не увеличивается, 

но становится всё короче и короче. Жизнь не 

ждёт; она словно водопад — постоянно дви-

жется и никогда не останавливается. Каждый 

миг мы приближаемся к смерти. Может быть, 

мы и понимаем это умом, но очень важно 

тщательно обдумать этот факт, чтобы он всё 

время живо присутствовал в нашем сознании.

Не принимая непостоянство действитель-

но близко к сердцу, мы строим долгосрочные 

планы и принимаем их всерьёз. Подумайте о 

вчерашнем, сегодняшнем и завтрашнем дне. 

Вчера никогда не вернётся; это часть нашей 

жизни, которая прошла безвозвратно. Про-

шедшие мгновения, часы и дни никогда не 

возвращаются. Завтра превращается в се-

годня, а сегодня перетекает во вчера. Когда 

«сегодня» превращается во «вчера», никто в 

мире не может вернуть его в настоящее. Наша 



Повторяя слова Будды

62

жизнь проходит, и тот факт, что она может за-

кончиться в любой момент, означает, что мы 

находимся в предельно ненадёжном и опас-

ном положении. Мы можем быть уверены, 

что ни один из живущих сейчас в мире людей 

не будет жив через 150 лет. И тем не менее, 

никто не верит, что однажды он обязательно 

умрёт. Мы всегда заняты планами создания 

и учреждения чего-то, что сможет продол-

житься; возможно, не только для нас, но и для 

наших детей и внуков.

Если бы мы могли жить вечно в нашем 

теперешнем теле, нам не нужно было бы за-

ботиться о том, что будет дальше. Но смерть 

неизбежна. Бессмертных нет. Все, и каждый 

из нас, должны будут когда-то умереть. Мы 

как дерево, которое, нам кажется, растёт, но 

на самом деле гниёт изнутри. Рано или позд-

но гниение возьмёт своё, и дерево рухнет.

Наша теперешняя жизнь, несомненно, за-

кончится смертью. Время до смерти прият-

нее того, что последует после смерти. Каким 

бы плохим ни было наше положение в течение 

жизни, мы всегда можем попытаться его улуч-

шить. Пока мы живы, мы обладаем свободой 

воли и возможностью изменить наши обстоя-

тельства. Но то, что происходит после смерти, 

полностью зависит от нашей личной кармы. 

Мы совершенно бессильны и лишены свободы 

выбора в отношении того, что произойдёт по-

сле смерти. Покинув этот мир, в зависимости 



Непостоянство

63

от кармы, созданной нашими прошлыми дей-

ствиями, мы ввергаемся в новое существова-

ние. Если мы желаем перерождения в хорошей 

ситуации, мы должны понимать, что его при-

чины в настоящее время находятся в наших 

руках. Что может помочь нам после смерти? 

Только практика Дхармы, в которую мы ин-

вестируем наше время прямо сейчас, может 

гарантировать благоприятные обстоятельства 

в будущем. Ничто другое не поможет нам; 

нам более не на что положиться.

В буддийской практике отвращение и от-

речение называются «двумя ногами практики 

медитации». Отвращение — это когда мы те-

ряем аппетит к жизни в сансаре и понимаем, 

что все сансарические занятия тщетны, бес-

смысленны и не приносят никакого постоян-

ного удовольствия и счастья. Отречение — это 

понимание того, что отведённое нам время 

неминуемо истекает и всё вокруг преходяще. 

Отвращение — это то, что испытывают люди, 

страдающие от желтухи или болезней печени, 

когда им предлагают жареную пищу, — их 

выворачивает наизнанку. Точно так же, ког-

да мы понимаем, что всё, чего мы можем до-

стичь в шести мирах сансары, — напрасно, 

несущественно и бессмысленно, мы теряем 

интерес ко всему этому.

Отречение, жажда свободы от сансары — 

это понимание того, что все обусловленные 

сансарические состояния болезненны и всё 



Повторяя слова Будды

64

непостоянно. Нужно искренно и честно при-

знать, что наша жизнь — преходящее и хруп-

кое существование. Наше теперешнее тело 

непостоянно, как радуга в небе, наше дыха-

ние подобно туману на вершинах гор, а все 

наши мысли и чувства — словно пузыри на 

воде, существующие лишь мгновение. Нужно 

прочувствовать это всем сердцем.

Люди, живущие мирской жизнью, инте-

ресуются только тем, как хорошо одеться, 

вкусно поесть и иметь хорошую репутацию. 

Но пища, одежда и доброе имя — весьма не-

стабильные достижения. Если реально по-

смотреть на вещи, нам нужно ровно столько 

одежды, чтобы не замёрзнуть, но фактиче-

ски нам почему-то представляется, что этого 

минимума недостаточно. Нам мало простой, 

обычной одежды: мы жаждем одежды особой, 

модной, яркой, необычной. Что касается еды, 

то нам необходимо есть ровно столько, чтобы 

тело получало энергию, жило и мы не голо-

дали. Однако нас не удовлетворяет простое 

поддержание жизнедеятельности нашего ор-

ганизма. Мы хотим чего-то необыкновенно-

го; нам подавай деликатесы. А ещё мы хотим 

быть уверены, что всё необходимое для жизни 

будет в нашем распоряжении, когда мы соста-

римся. Мы постоянно беспокоимся о буду-

щем, откладывая деньги на старость. Если мы 

одевались хорошо, то, умерев, оставим после 

себя хорошо одетый труп. Если одевались не-



Непостоянство

65

важно — оставим неважно одетый труп. Но 

труп есть труп, и как он одет, в общем-то не-

существенно. Мы не сможем взять с собой ни 

одежду, ни запасы еды, ни банковские сбере-

жения.

Из этих трёх: еды, одежды и репутации — 

худшим является жажда доброго имени, при-

знания и уважения. Представители низших 

слоёв общества жаждут престижа, таланта, 

влияния, ума или красоты. Мы хотим что-то 

представлять из себя в глазах других. Вра-

щающиеся среди королей и министров в выс-

ших сферах общества жаждут всемирной сла-

вы. Потребность в добром имени даже более 

бессмысленна, чем две предыдущие; еду, по 

крайней мере, можно есть, а одежду — носить. 

С репутацией же в общем-то сделать ничего 

нельзя; она — словно звук грома в небе или 

эхо, которое, отзвучав, исчезает.

Репутация — совершенно бесполезная 

штука. Вот мы умрём, и, даже если при жиз-

ни мы являлись правителем великой держа-

вы и все наши бывшие подданные возопят: 

«Ах, наш король умер!», не следует думать, 

что в состоянии бардо нас будет ждать торже-

ственная встреча, достойная нашей монар-

шей особы. Ужасные фигуры, появляющиеся 

в бардо — Властелин Смерти и его свита, — 

ни к кому не испытывают уважения, им на-

плевать на социальный статус. Наоборот, чем 

больше в этой жизни мы увлечены поверх-



Повторяя слова Будды

66

ностным величием, тем большую потерю мы 

ощутим в состоянии бардо. В бардо не будет 

ничего, что могло бы поддержать наше само-

мнение. Истинные практикующие видят тягу 

к пище, одежде и доброй репутации как по-

мехи. Они ограничивают свою привязанность 

к этим вещам и вполне довольствуются лишь 

самым необходимым.

До этой жизни у нас было бесконечное ко-

личество других жизней, одна за одной. В этом 

мире нет бессмертных; все умирают. После 

этой смерти мы снова родимся в одном из 

шести миров, проживём там какое-то время, 

затем снова умрём, чтобы опять переродить-

ся. Так всё идёт и будет идти вновь и вновь, 

бесконечное количество будущих жизней. Эта 

последовательность рождения, смерти, пере-

рождения и новой смерти активируется на-

шими кармическими деяниями и их созре-

ванием. Весь этот цикл называется сансарой, 

что означает «вращение» или «кружение», 

сродни шестерёнке в некоем механизме.

Фактор, определяющий место наше-

го перерождения, называется кармическим 

долгом. Если мы совершили много поло-

жительных, или «белых», кармических по-

ступков, результатом будет перерождение в 

одном из трёх высших миров сансары. Если 

же, напротив, мы совершили много нега-

тивных поступков, кармическим следствием 

будет рождение в одном из трёх нижних ми-



Непостоянство

67

ров сансары. Три высших мира — это миры 

людей, полубогов и богов. Ещё более высокое 

достижение — освобождение из сансары, под 

чем понимается перерождение в одном из так 

называемых будда-полей. Но есть нечто, что 

выше даже освобождения: это состояние буд-

ды, или полное просветление.

В зависимости от силы индивидуальной 

негативной кармы можно родиться в одном 

из трёх нижних миров, например животным; 

или, если карма ещё хуже — голодным ду-

хом или мучеником ада в одном из горячих 

или  холодных адов. Все эти миры создаются 

на шими собственными кармическими дей-

ствиями. Совершенно Пробуждённый, Будда, 

знал, что наши добрые и злые действия имеют 

последствия и что есть высшие и нижние миры.

Будда называл мир, в котором мы роди-

лись, Саха, что значит «неразличимый»; тот, 

в котором ничего ясно не видно. Если мы со-

вершаем дурной поступок, его последствия 

не проявляются немедленно. Если мы делаем 

что-то хорошее, то результат не очевиден для 

всех. Если бы результат негативного поступка 

созревал сразу же после его совершения, никто 

не поступал бы дурно. Точно так же никто не 

воздерживался бы от совершения благих дея-

ний, поскольку и их последствия наступали бы 

мгновенно. Однако следствия различных по-

ступков не проявляются в этом мире незамед-

лительно; они различимы не сразу и созрева-



Повторяя слова Будды

68

ют постепенно. Не осознавая положительных 

и отрицательных результатов наших действий 

и не понимая непостоянство, мы пребываем в 

полном неведении относительно последствий 

наших деяний. Мы не видим, что происходит; 

мы не видим последствий своих поступков; 

мы не видим, много или мало у нас заслуг, 

и поэтому мотаемся туда-сюда, как тупые 

коровы. Если бы результат действия прояв-

лялся мгновенно, тогда, даже если бы кто-то 

попросил: «Будьте добры, сделайте, пожа-

луйста, что-нибудь плохое», мы ни за что не 

согласились бы, поскольку результат был бы 

сразу виден. Если у нас есть глаза и мы стоим 

на краю пропасти, мы не станем прыгать, по-

тому что видим, что прыгнув — разобьёмся. 

Если бы нам были ясно видны последствия 

наших хороших и дурных дел, мы никогда не 

поступали бы дурно. Но в этом мире всё не 

так: здесь результаты действий выглядят не-

ясными и неопределёнными.

Будь результат каждого поступка мгновен-

но виден всем, нам бы не нужен был учитель, 

выступающий в роли Будды и учащий нас 

быть осторожными, делать добро и избегать 

негативных действий. Было бы самоочевид-

ным — где добро, а где зло. Но поскольку мы 

находимся в мире, где результаты действий не 

самоочевидны, важно слушать учителя, по-

вторяющего нам слова Будды. Он повторяет 

несложные слова, говоря, например, что хо-



Непостоянство

69

рошие поступки приводят к положительному 

результату, а дурные — к отрицательному. 

Но недостаточно просто выслушать это. Мы 

должны верить этому, поскольку, если мы 

не доверяем сказанному, мы никогда не ста-

нем поступать в соответствии с данными на-

ставлениями. Некоторые думают, что, когда 

учитель-буддист говорит что-то вроде «хо-

рошие действия приводят к хорошим резуль-

татам», то он либо лжёт, либо плетёт невесть 

что. Доверять важно, поскольку сами мы не в 

состоянии видеть ясно. По своему неведению 

мы не осознаём последствий наших хороших 

и дурных поступков. Мы не знаем, что на-

творили в прошлом; не знаем, будем ли живы 

завтра.

Учения буддизма были даны Буддой Ша-

кьямуни, который видел прошлое, настоящее 

и будущее как на ладони. В наследие гряду-

щим поколениям он оставил учения о том, 

как надлежит поступать. Он сказал, что су-

ществуют будда-поля и нижние миры; что 

есть карма — причины и следствия наших 

поступков. Обычные люди не способны ясно 

видеть, поэтому, чтобы помочь им, он да-

вал им наставления следующего содержания: 

«Избегайте дурных поступков, они приведут 

к отрицательным результатам; делайте то, 

что правильно и хорошо, это принесёт по-

ложительный результат». Он также поведал 

нам, что эта жизнь — не единственная: есть 



Повторяя слова Будды

70

будущие жизни, были прошлые жизни. Будда 

был чрезвычайно добр. За то время, которое 

прошло с появления Будды до наших дней, 

было много людей, следовавших его учениям, 

и не только учениям о правильном поведении, 

но и более высоким доктринам. Эти люди до-

стигали особых результатов: некоторые могли 

летать по небу и проходить через скалы; не-

которые умирали, превращаясь после смер-

ти в радужный свет и не оставляя после себя 

физического тела. Я верю Будде не только по-

тому, что я буддист. Я верю потому, что так 

много людей вслед за ним демонстрировали 

исключительные знаки высоких духовных до-

стижений. Именно поэтому я чувствую, что 

могу без опаски доверять всем его словам.

Поскольку учитель, Будда Шакьямуни, 

был столь велик, буддизм распространился во 

многих странах, включая и Тибет. Помимо 

буддизма, тибетцы не так уж много чего зна-

ют. Они не умеют строить самолёты, маши-

ны или прочие чудеса техники. Но мирские 

вещи приносят только поверхностное благо 

и лишены вечной, непреходящей ценности. 

Вместо создания внешних механизмов тибет-

цы сконцентрировались на механизмах вну-

тренних, духовных. Многие практикующие 

достигли радужного тела. Был среди них и ве-

ликий мастер Кармапа, победивший четырёх 

демонов, и звали Первого Кармапу Дюсум 

Кхьенпа. В одном из текстов, посвящённых 



Непостоянство

71

ему, говорится: «Победитель четырёх демо-

нов, знающий три времени, Дюсум Кхьенпа». 

Короче говоря, очень важно доверять учени-

ям Будды, если мы желаем применить их на 

практике. Если пытаться применить их без 

доверия — они не сильно помогут.

Итак, что же действительно имеет смысл в 

этой жизни? Только усилия по достижению 

состояния будды, состояния полного про-

светления. Три Драгоценности действительно 

имеют смысл: Драгоценный Будда, его уче-

ния, называемые Драгоценной Дхармой, и те, 

кто объясняет учения и посредством практи-

ки сохраняет традицию живой, Драгоценная 

Сангха. Мы должны всем сердцем поверить 

и довериться этим Трём Драгоценностям. 

Когда мы искренне, всей душой, чувству-

ем, что не существует ничего более ценного 

и важного, чем Три Драгоценности, это на-

зывается «принятием Прибежища». Эти Три 

Драгоценности никогда не обманут и никогда 

не злоупотребят нашим доверием, ни в этой 

жизни, ни в момент смерти, ни в состоянии 

бардо, ни в наших будущих жизнях.

Но как же всё воспринимается в состоянии 

полного просветления? Представьте хру-

стальный шар у себя в руке: он ничем не за-

мутнён и полностью прозрачен. В хрусталь-

ном шаре всё вокруг видно одновременно и 

совершенно ясно. Точно так же в просвет-

лённом состоянии всё вокруг воспринимает-



Повторяя слова Будды

72

ся одновременно и совершенно беспрепят-

ственно. Учения Дхармы происходят из этого 

состояния, они являются его выражением 

и полностью лишены какой-либо лжи или 

претенциозности. Существует не один буд-

да. В прошлом было бесчисленное множество 

пробуждённых. В текущей эпохе в этом мире 

появится тысяча будд. В будущих эпохах по-

явится бесчисленное множество будд. Когда 

полностью просветлённый появляется в мире 

и начинает учить, слова, произносимые им 

и являющиеся совершенно истинными, на-

зываются Драгоценной Дхармой. Те, кто со-

храняет эти учения и передаёт их другим, на-

зываются Драгоценной Сангхой. В этом мире 

мы не найдём ничего ценнее Будды, Дхармы 

и Сангхи.

Учения Дхармы, данные Просветлённым, 

были бы просто словами на бумаге, не будь 

тех, кто сохранял и распространял бы их. Со-

храняющие и передающие эти учения (как 

если бы они сохраняли линию рода) назы-

ваются Драгоценной Сангхой. Без великих 

бодхисаттв и мастеров, обучавших остальных, 

не существовало бы живой традиции. В те-

чение столетий эти существа дали множество 

комментариев, проясняющих слова Будды, 

так что сегодня можно найти сотни томов, 

заполненных их объяснениями. Драгоцен-

ная Сангха состоит из учителей и мастеров, 

способных объяснить, что означают учения 



Непостоянство

73

Дхармы и как мы можем применить их на 

практике. Для передачи всей глубины Дхар-

мы требуются живые учителя.

Духовные благословения Будды, Дхармы и 

Сангхи совсем рядом. Солнце в небе находит-

ся на огромном расстоянии от нас, но, стоит 

повернуть к нему зеркало, как в нём сразу же 

появляется отражение солнца. Аналогичным 

образом благословения Будды, Дхармы и 

Сангхи проливаются на нас в то самое мгно-

вение, когда мы ощущаем веру и преданность. 

Принято сравнивать их с крючком, а откры-

тость, возникающую в момент веры, уподо-

бляют кольцу. Крючок цепляет кольцо, так 

же как вера и преданность полностью откры-

вают нас благословениям.

Чтобы укрепить свою связь с Буддой, 

Дхармой и Сангхой, огромное число людей 

полагалось на три непогрешимых качества: 

непогрешимое качество слов Будды, непогре-

шимое качество высказываний благородных 

существ и просветлённых мастеров и непо-

грешимое качество устных наставлений соб-

ственного коренного гуру, применяемых на 

практике. Сочетая эти непогрешимые каче-

ства с собственным опытом, бессчётное коли-

чество людей смогло достичь состояния, пол-

ностью лишённого сомнений. Более того, они 

достигали великих свершений: могли летать 

по небу, свободно проходить сквозь скалы и 

отправляться в момент смерти в небесные 



Повторяя слова Будды

74

миры, не оставляя после себя физического 

тела. Некоторые могли посещать отдалённые 

места, не покидая своих тел. Например, во 

время первого Кармапы в Тибет пришло не-

сколько индийских пандитов. После встречи 

с Кармапой они сказали: «Мы хорошо знаем 

этого старика с обезьяньим лицом. Он мно-

го раз посещал Индию и участвовал в пирах-

подношениях вместе с нашим гуру. Мы мно-

го раз встречались с ним раньше в Индии». 

На самом деле никто не слышал, чтобы Кар-

мапа когда-нибудь выезжал за пределы Ти-

бета, но великие мастера такого уровня об-

ладали способностью с лёгкостью летать на 

далекие пиры-подношения и возвращаться в 

удобное для себя время.

Сочетая непогрешимые качества с нашим 

собственным опытом, мы можем достичь со-

стояния, полностью лишённого сомнений. 

И не то чтобы нам говорили: «Не сомневай-

ся! Просто верь!» Это не так. Просто посред-

ством этих трёх непогрешимых качеств можно 

совершенно устранить всякие сомнения. Бес-

численное множество практикующих доби-

лись этого. Лично я нисколько не сомневаюсь 

в словах Будды.

Есть прошлые и есть будущие жизни; есть 

определённые результаты добрых и злых по-

ступков; есть высшие миры наверху и нижние 

миры внизу. Я уверен в этих вещах из-за трёх 

непогрешимых качеств, упомянутых выше. 



Непостоянство

75

Полагайся я только на себя, я не смог бы до-

стичь такой уверенности, поскольку я никог-

да не посещал высших миров и не был в адах, 

равно как не могу видеть ни прошлые, ни бу-

дущие жизни. Поэтому я полагаюсь не только 

на своё собственное суждение. Причина, по 

которой я выгляжу таким уверенным, заклю-

чается в том, что я полагаюсь, как на под-

тверждение, на три непогрешимых качества.

Что является действительно ценным? На-

ше драгоценное человеческое рождение; тело, 

данное нам отцом и матерью. Наши органы 

чувств в порядке, мы разумны и можем что-

то понять. Это огромный плюс; это подобно 

драгоценности, исполняющей желания. А ещё 

жизнь в драгоценном человеческом теле мож-

но уподобить пребыванию на острове, изо-

билующем драгоценными камнями. Раз мы 

оказались на таком острове, важно не стоять, 

засунув руки в карманы или сложив их на гру-

ди. Эту жизнь надо использовать полностью и 

употребить на дело, чтобы не вернуться с это-

го острова с пустыми руками.

Сейчас, по причине того, что мы родились 

людьми, мы разумны, практичны и в состоя-

нии исполнить большую часть своих намере-

ний. Но что было бы, будь мы животными, 

обитающими в лесу? Много ли было бы у нас 

возможностей влиять на своё будущее? Мы 

не смогли бы ни воспринимать учения, ни 

применять их на практике. Сейчас у нас есть 



Повторяя слова Будды

76

драгоценное человеческое тело, а также сила 

и возможность практиковать Дхарму. Опре-

делённо так и стоит поступить.

В данный момент мы стоим на распутье, 

откуда мы можем направиться либо вверх, 

либо вниз. Движение вниз не требует от нас 

никаких усилий; это легко сделать благо-

даря нашей естественной тенденции следо-

вать сложившейся схеме негативных эмоций. 

Практика Дхармы, с другой стороны, требует 

усилий; её необходимо культивировать. Это 

подобно закатыванию на холм большого ва-

луна. Он не закатится наверх сам, его необ-

ходимо толкать вверх. Если же мы отпустим 

его, он сам скатится вниз к подножию холма. 

В этом ему помощь не требуется. Точно так же 

не нужно прилагать больших усилий, чтобы 

совершать негативные поступки, они проис-

ходят автоматически, поскольку это является 

нашей естественной тенденцией. Что требует 

усилий, так это практика добродетели и воз-

держания от негативного поведения.

Будда говорил о совершенном воззрении, 

которое подрезает самый корень трёх ядов. 

Если мы хотим положить конец сансариче-

скому существованию и пересечь океан сан-

сарической боли и страдания, необходимо 

практиковать Драгоценную Дхарму, которой 

учил Будда. Если же, с другой стороны, мы 

счастливы и согласны продолжать существо-

вание в трёх мирах сансары; если мы не уста-



Непостоянство

77

ли переносить бесконечное страдание, тогда, 

конечно, нам нет нужды практиковать Дхар-

му. Если мы думаем: «Вот я брожу по кру-

гу, вновь и вновь рождаясь, старея, болея и 

умирая; так будет длиться бесконечно, и меня 

это вполне устраивает», тогда, конечно, мы 

можем продолжать в том же духе и нет нуж-

ды практиковать Дхарму. Когда мы родимся 

быком или коровой, нам просто придётся есть 

траву, засыпать, просыпаться и пребывать 

в тупости, пока нас не зарежут и не съедят. 

Сансарическому существованию не требуются 

наши усилия, чтобы возобновлять себя. Оно 

будет продолжаться автоматически. В тек-

сте «Жалобная исповедь Рудры» есть такие 

строки: «В прошлом я пролил достаточно слёз, 

чтобы наполнить океан. Кости тел моих про-

шлых рождений, сложенные в кучу, вознесут-

ся выше самой высокой горы в мире».

Говоря прямо, если мы хотим счастья, 

нужно практиковать Дхарму; но если нас 

удовлетворяют боль и страдание, можно не 

утруждать себя практикой. Когда мы ведём 

машину и доезжаем до развилки дороги, где 

можно ехать и вправо, и влево, наши соб-

ственные руки поворачивают руль либо впра-

во, либо влево; выбор в наших руках. Точно 

так же свернём мы на путь, который в буду-

щем приведёт нас к счастью, или продолжим 

ехать по дороге, приносящей бесконечную 

боль, зависит только от нас. Никто не может 



Повторяя слова Будды

78

повернуть руль за нас. Но если мы свернём к 

просветлению и достигнем состояния будды, 

то сможем принести благо не только себе, но 

и бессчётному количеству других разумных 

существ.

Другое название будды — сугата, что озна-

чает «ушедший в блаженство»; туда, где слова 

«страдание» никто даже не слыхивал. Счастье 

в этой жизни, счастье во время смерти, сча-

стье в состоянии бардо и счастье в будущих 

жизнях — не худший способ путешествовать. 

А наша теперешняя жизнь в сансаре напол-

нена страданием от болезней; потом придёт 

мучительное переживание смерти и смятения 

в состоянии бардо; это смятение приведёт нас 

в нижние миры, а там мы будем страдать ещё 

сильнее. Сансара ведёт только от плохого к 

худшему.

Продвинутый практик будет счастлив даже 

перед лицом болезни или в момент смерти. 

Он будет радоваться перспективе смерти, по-

тому что знает: то, что последует потом, будет 

всё лучше и лучше. Хороший практик доста-

точно уверен в себе, чтобы быть радостным во 

время болезни и радостным во время смерти, 

в то время как обычный человек подавлен во 

время болезни и впадает в отчаяние в момент 

смерти. Он безмерно страдает, когда нуж-

но расставаться с родственниками, детьми и 

собственностью. Все эти замечательные вещи, 

ради приобретения которых он так трудился, 



Непостоянство

79

будут теперь унесены, и ими будут наслаж-

даться другие. Воистину это печально.

В Тибете есть поговорка: «Издалека яки 

выглядят здоровыми и красивыми, вблизи 

они словно больные овцы, а под шерстью у 

них блохи и клещи». Другими словами, когда 

мы глядим на других издалека, может пока-

заться, что у них есть счастье, престиж, дру-

зья и богатство. Но если подойти поближе, мы 

увидим, что они не так уж счастливы и их по-

ложение не столь уж идеально. Всегда есть на 

что жаловаться, и когда мы подойдём вплот-

ную и взглянем на их чувства, то увидим, что 

у каждого свои тревоги и каждый несёт свое 

бремя. Никто не пребывает в совершенном 

счастье. Поэтому Будда и называл сансару 

океаном страданий, а не океаном блаженства. 

Но мне нет необходимости убеждать вас в 

этом, вы в состоянии понять это на собствен-

ном опыте.

Не полагайтесь лишь на мои слова. Решите 

сами, к чему имеет смысл стремиться в этой 

жизни. Я только пытаюсь освежить вашу па-

мять и прояснить то, что вы уже и так хорошо 

знаете. И всё же внешняя видимость, то, что 

мы обоняем, слышим, видим, вкус чего чув-

ствуем и что осязаем, всё это весьма соблаз-

нительно. Если мы позволим себе увлечься 

своим нестабильным сознанием, то, даже 

если мы действительно захотим практиковать, 

практика Дхармы как-то сама собой ото-



Повторяя слова Будды

двинется на задний план. Мы думаем: «Ну, 

раз уж не сегодня, то обязательно попрак-

тикую завтра, а может быть, через месяц или 

в следующем году». Или никогда… Жизнь 

редко идёт в полном соответствии с наши-

ми планами. В Тибете говорят: «Когда я был 

маленьким, мной руководили другие, и я не 

мог практиковать Дхарму. Когда я подрос, я 

развлекался и мне было недосуг практико-

вать Дхарму. Сейчас я стар и слишком слаб, 

чтобы практиковать Дхарму. Горе мне, горе! 

Что мне делать?» Решайте сами: способны вы 

практиковать Дхарму?

Применив учение, выиграем в первую оче-

редь мы сами. Позднее, когда мы позаботим-

ся о себе, мы сможем помочь бесчисленному 

множеству других существ. И наоборот, если 

нам не удастся помочь себе и другим практи-

кой Дхармы, в океане сансары не прибавится 

существ, мы просто снова присоединимся к 

мириадам скитальцев, блуждающих по трём 

нижним мирам сансарического бытия. Боль-

шого блага в этом нет. Не лучше ли достичь 

просветления и навсегда покинуть сансару, 

чем вновь оказаться среди страдальцев низ-

ших миров, коим несть числа?



81

СОКРОВЕННОЕ ПРИБЕЖИЩЕ

Намо.

В пустой сущности, дхармакае,

В познающей природе, самбхогакае,

Во множественном выражении, 

нирманакае,

Я принимаю прибежище, вплоть 

до просветления.

ПАДМАСАМБХАВА

Некоторые концепции буддизма напоми-

нают западную концепцию всеведущего и 

всемогущего Бога. Ближе всего к западному 

понятию Бога находятся три каи: дхармакая, 

самбхогакая и нирманакая. Хотя мы можем 

называть эти три каи Богом, на самом деле в 

этом нет необходимости. Сейчас я объясню, 

что же такое эти три каи.

Первая из них, дхармакая, всеобъемлю-

ща, как пространство; по сути дела, она — это 

безупречная и совершенная природа наше-

го ума. Самбхогакая подобна свету солнца; 



Повторяя слова Будды

82

она — различающее качество ума. Нирма-

накая подобна появлению радуги в про-

странстве; она — то, что действует ради блага 

всех существ. На внешнем уровне мы можем 

представлять себе три каи как пространство, 

солнечный свет и радугу; но на самом деле эти 

символы относятся к нашему сознанию.

Структура учений Дхармы состоит из двух 

аспектов: методов и знания, или мудрости, 

называемых на санскрите упайя и праджня. 

Аспект метода — это визуализация перед со-

бой будд и выполнение различных практик. 

Аспект мудрости — это понимание того, что 

будды заключены в нашей собственной будда-

природе, сущности нашего ума. Причина, по 

которой мы способны достичь просветления, 

заключается в том, что просветлённая сущ-

ность уже присутствует в нас. Истинный буд-

да — это природа нашего собственного ума, 

аспект знания.

Однако самого по себе этого факта недо-

статочно, поскольку наша будда-природа 

покрыта загрязнениями. Чтобы убрать по-

кров грязи, нам необходимы средства, кото-

рые дадут возможность удалить загрязнения 

и собрать два накопления: заслуг и мудро-

сти. Практика, в ходе которой мы считаем, 

что Будда — нечто внешнее по отношению к 

нам, и игнорируем будду внутри, сама по себе 

никогда не принесёт полного просветления. 

Если мы ожидаем, что Будда, сидящий где-то 



Сокровенное прибежище

83

там на небесах, ниспошлёт нам все обычные и 

высшие достижения, то мы, по сути, уповаем 

на что-то, что не есть мы сами. Но на самом 

деле абсолютное божество находится внутри 

нашего собственного ума. Мы достигаем про-

светления, узнавая свою истинную природу и 

упражняясь в этом узнавании.

Все учения Дхармы имеют два аспекта: 

относительный (или поверхностный) и аб-

солютный (или истинный). Визуализация 

будды как кого-то, кто находится вне нас, — 

поверхностна; такой визуализации недоста-

точно для просветления. Основой пробуж-

дения к просветлению является ощущение 

будды в самом себе. Но узнавание истинного 

тем не менее зависит от поверхностного, по-

тому что устранить загрязнения и реализо-

вать будду внутри себя мы можем, только 

делая подношения и собирая накопления с 

помощью будды, визуализируемого в каче-

стве внешнего объекта. Принять прибежи-

ще — значит абсолютно довериться Будде, 

учителю. То, чему учил Будда, называется 

Дхармой; великие практикующие, следо-

вавшие этим учениям, известны как Сангха. 

Беспристрастно взглянув на себя, мы увидим, 

что у нас нет сил достичь просветления само-

стоятельно. Однако, абсолютно доверившись 

Трём Драгоценностям, мы получаем благо-

словения, облегчающие достижение цели. Но 

поймите, что истинная основа пробуждения 



Повторяя слова Будды

84

к состоянию просветления находится внутри 

нас самих.

Этот потенциал к пробуждению присут-

ствует в нас как природа нашего ума. Призна-

ние этого факта есть аспект мудрости. Затем, 

для полной реализации этого признания, мы 

применяем средства: визуализацию Будды, 

восхваления и выполнение различных кон-

цептуальных практик. Истинный путь будд 

есть единство метода и мудрости. Недостаточ-

но просто применять средства: полагать, что 

высшее существо находится вне нас, восхва-

лять его и делать подношения этому внешнему 

образу. Только объединив два аспекта, метод 

и мудрость, мы достигаем просветления.

Простой пример единства метода и мудро-

сти — это дать человеку, умеющему строить 

самолёт (аспект знания), все необходимые 

материалы (аспект метода). Для построения 

самолёта недостаточно иметь все его части. 

Но недостаточно и иметь только человека, 

знающего, как его построить. Только объеди-

нив два этих аспекта, можно построить само-

лёт, который действительно сможет летать.

В ваджраяне практикующий сочетает ме-

тод, стадию развития, с аспектом мудрос-

ти — стадией завершения. Стадия развития 

включает визуализацию — создание образа 

священного существа, восхваления, исповедь, 

подношения и другие части практики сад-

ханы. Стадия завершения включает в себя 



Сокровенное прибежище

85

узнавание природы ума; это достигается 

тем, что мы смотрим на того, кто визуали-

зирует, тем самым делая природу будды ча-

стью личного опыта. Стадия развития необ-

ходима ввиду того, что сейчас мы являемся 

обычными существами, а обычные существа 

не просветлены; нестабильны в реализации 

природы будды. Сами по себе мы не облада-

ем достаточной силой, поэтому мы просим 

помощи у будд и бодхисаттв. Так, выполняя 

подношения семичленной практики, мы очи-

щаем свои загрязнения, удаляя то, что пре-

пятствует обретению истинного прозрения. 

Аспект знания — это природа ума. Необходи-

мы и метод, и мудрость. Одно помогает дру-

гому. Использовать только метод — это как 

собирать листья кукурузы, не собирая почат-

ков; этого недостаточно. Другой пример: об-

учение тибетской медицине. Начинается оно 

с аспекта знания: студент изучает устройство 

человеческого тела, диагностику заболева-

ний, какие лекарства когда применять и т. п. 

Однако знания самого по себе недостаточно 

для излечения пациента; врачу необходимы и 

лекарства. Сбор медицинских растений и со-

ставление нужных лекарств — это аспект ме-

тода. Именно сочетание этих двух аспектов, 

метода и знания-мудрости, сможет излечить 

больного.

Эквивалент Бога, или высшего  существа, 

в буддизме называется Самантабхадрой, что 



Повторяя слова Будды

86

означает «Вечнопревосходный». Это изна-

чаль  ный дхармакая-будда. Когда Самантаб-

хадра проявляется на уровне самбхо гакаи, 

он называется Ваджрадхарой, Держателем 

Ваджры. Его нирмакая-форма  называется 

Ваджрасаттвой. В буддизме невероятное 

множество богов и божеств, но источник, из 

которого все они проявляют ся, — это дхарма-

кая-будда  Самантабхадра, самбхогакая-

буд да Ваджрад хара и нирма на кая-будда 

Ваджрасаттва. Божества не связаны друг с 

другом узами родства; не то чтобы кто-то был 

отцом или матерью, а кто-то — детьми. Их 

тела самосущи, а их ум — чистая мудрость, 

изначальная пробуждённость.

Самосущее тело дхармакаи — как про-

странство; оно совершенно вне каких-либо 

умопостроений или концепций. Тело самбхо-

гакаи подобно радужному свету. Нирмана-

кая, по-тибетски тулку, проявляется на физи-

ческом уровне в этом мире, не утрачивая при 

этом идентичности с состоянием двух других 

тел. Тысяча нирманакая-будд появится в те-

чение этого мирового периода, известного как 

«Благая эпоха». Будда Шакьямуни — четвёр-

тый из этой тысячи. Нирманакая-будды сна-

чала эманируются, или проявляются, вовне, 

а затем вновь поглощаются. В случае Будды 

Шакьямуни говорится о миллиарде эмана-

ций — миллиард Будд Шакьямуни одновре-

менно проявился в разных мирах вселенной.



Сокровенное прибежище

87

Всё появляется из дхармакаи, из Будды 

Самантабхадры. Сама самбхогакая прояв-

ляется из дхармакаи и представлена пятью 

будда-семействами. Из самбхогакаи по-

являются нирманакаи — существа, которые 

проявляются на благо других. Чтобы прине-

сти пользу людям, будда должен появиться 

в человеческой форме; поэтому тысяча будд 

этой эпохи были, есть и будут людьми. Если 

бы будды не появлялись в человеческом теле, 

как мы смогли бы видеть их и получать от них 

учения? Мы не воспринимаем уровень самб-

хогакаи, и самоочевидно, что обычные люди 

не могут воспринимать уровень дхармакаи. 

Нирманакаи будд появляются как учителя 

во плоти и крови, подобно Будде Шакьяму-

ни. Эти существа передают учения, Будда-

дхарму. Поскольку люди обладают разными 

способностями, существуют три, или девять, 

разных уровней учений, которые обычно из-

вестны как «девять колесниц».

Этих учителей ещё называют «укроти-

телями», в то время как различные классы 

существ — мученики адов, голодные духи, 

животные, люди, полубоги и боги — называ-

ются «подлежащими укрощению». Те, кто их 

укрощает, — это эманации будд, они появля-

ются в каждом из шести миров. Будды — это 

те, кто уже совершил всё, что возможно со-

вершить для своего блага. Теперь вся их ак-

тивность направлена на благо других. Будды 



Повторяя слова Будды

88

появляются в этом мире только ради других 

существ.

Будды проявляются во всех шести мирах, а 

не только в мире людей. В мире богов Будду 

зовут Шакра, король богов. Среди полубогов 

его зовут Таксанг, среди людей — Шакьяму-

ни, среди животных — Могучий Лев, среди 

голодных духов — Пламенные Уста, а среди 

адских существ — Дхармараджа. Большин-

ство существ в этих мирах воспринимает эти 

эманации будд всего лишь как королей или 

правителей своих миров.

Нирманакаи появляются в мире четырь-

мя путями. Созданные нирманакаи — это 

священные изображения; такие, например, 

как три знаменитые статуи, первоначально 

хранившиеся на ступе в Бодхгае (две из них 

сейчас находятся в Лхасе). Есть, кроме того, 

высшая нирманакая; в сутрах сказано, что 

это Будда Шакьямуни. Высшая нирманакая 

учений ваджраяны — это Падмасамбхава, 

явивший себя как миллиард одновременно 

существующих Падмасамбхав. Есть так-

же воплощающиеся нирманакаи — великие 

мастера, которых в тибетской традиции на-

зывают тулку. И наконец, есть разнообраз-

ные нирманакаи, появляющиеся в богатстве 

форм, чтобы воздействовать на живых су-

ществ и приносить им благо в зависимости от 

их нужд. Эти нирманакаи могут появляться в 

невероятном разнообразии форм, например 



Сокровенное прибежище

89

в виде моста или корабля. Будды могут появ-

ляться в любой возможной форме, используя 

способы, лежащие далеко за пределами пони-

мания обычных людей.

А теперь я объясню отношения между тре-

мя каями. Дхармакая схожа с пространством 

тем, что заключает в себе проявления двух 

других кай. Пространство всеобъемлюще: нет 

ничего, что появлялось или исчезало бы вне 

его; всё появляется и в конце концов раство-

ряется в бесконечном пространстве. Самбхо-

гакая подобна солнцу, которое появляется в 

небе и сияет с неослабевающей силой. А нир-

манакая — словно поверхность воды, отра-

жающая солнце. Одно и то же солнце может 

одновременно отражаться на мириадах вод-

ных поверхностей; везде, где есть вода, появ-

ляется отражение солнца.

Нирманакаи проявляются в любых фор-

мах (как высшие, созданные, воплощённые 

и разнообразные нирманакаи), не переставая 

при этом находиться в неразрывном единстве 

с дхармакаей и самбхогакаей; они проявля-

ются в соответствии с тем, что необхо димо 

для блага всех существ. Нирмана означает 

«созданное магией», наподобие магического 

видения. Те, кто обладает полной властью над 

жизнью и смертью, не похожи на нас, обыч-

ных людей. Мы не можем уходить из мира 

и вновь воплощаться по своему желанию. 

Наше перерождение определяется силой на-



Повторяя слова Будды

ших кармических действий, но нирманакаи 

не связаны законом кармы. Они — как отра-

жение солнца. Самбхогакая, подобно солн-

цу, сияющему в небе, не может появиться вне 

пространства или без пространства; одно не-

отделимо от другого. Подобным же образом 

отражение солнца в воде не может появиться 

без самого солнца. Хоть мы и даём трём каям 

три разных названия, по сути они нераздель-

ны. Эта нераздельность трёх кай иногда на-

зывается «кая-сущность» — четвёртая кая, 

являющаяся природой нашего ума. Когда мы 

говорим о дхармакае, самбхогакае и нирма-

накае как о чём-то отличном от нас самих, 

мы говорим только о символах. Их истинный 

смысл — природа нашего собственного ума.



91

ПРЕДАННОСТЬ И СОСТРАДАНИЕ

Поскольку игра всеобъемлющего 

сострадания беспрепятственна,

В момент любви пустотная сущность 

проявляется обнажённо ясно.

Да сможем мы постоянно практиковать, 

днём и ночью,

Этот высший путь единства, свободный 

от заблуждений.

КАРМАПА РАНГДЖУНГ ДОРДЖЕ

Наиболее совершенным состоянием для ре-

ализации правильного воззрения пустоты 

является проявление преданности к тем, кто 

выше нас, ко всем просветлённым; и взра-

щивание сострадания ко всем, кто равен нам 

или ниже нас, ко всем живым существам. 

Это упомянуто в «Устремлении махамудры» 

Третьего Кармапы, Рангджунга Дордже. Эта 

невероятно глубокая песнь духовной реализа-

ции объясняет учения об основе, пути и пло-

де, равно как и ключевые аспекты махамудры, 



Повторяя слова Будды

92

дзогчен и мадхьямаки. Одна из строк такова: 

«В момент любви пустая сущность проявляет-

ся обнажённо ясно». «Любовь» здесь следует 

понимать и как преданность, и как сострада-

ние. В момент преданности мы вспоминаем 

величие нашего учителя и лам линии переда-

чи и делаем это искренне, неформально. Об 

их невообразимых качествах следует думать 

с таким искренним восхищением и предан-

ностью, чтобы дрожь шла по телу и глаза на-

полнялись слезами. Такое признание должно 

быть совершенно искренним и идти из глу-

бины нашего существа, поскольку сущность 

ума может быть понята только благодаря до-

броте гуру. Из этой признательности рожда-

ется сильная преданность, очищающая наш 

ум. И в этот момент мы безошибочно узнаём 

естественное лицо ригпа.

То же самое происходит, когда мы с со-

страданием думаем обо всех живых существах. 

Хоть они и обладают самосущей мудростью, 

они не осознают её, оставаясь полностью по-

мрачёнными жизнь за жизнью. В погоне за 

иллюзорными удовольствиями сансары они 

претерпевают чудовищные страдания. Дело 

не в том, что мы, как практикующие будди-

сты, обладаем просветлённой сущностью риг-

па, а они нет. Все абсолютно равны; но тем 

не менее, не зная своей собственной природы, 

они непрерывно страдают. Если думать так, 

то нас охватит великая жалость и сострадание. 



Преданность и сострадание

93

В этот миг истинного сострадания, как и в миг 

истинной преданности, пустая сущность про-

является явно.

В традициях кагью и ньингма говорится, 

что преданность — это панацея; лекарство, 

способное излечить все болезни. Стоит только 

действительно сконцентрироваться на пре-

данности, и исчезает необходимость долгие 

годы изучать дебаты, философию, поэтику, 

искусство и тому подобное. В прошлом тысячи 

практикующих достигли совершенства, соче-

тая путь преданности с путём махамудры или 

дзогчен. А пренебрегая состраданием, пре-

данностью и отречением, мы уподобляемся 

птице, пытающейся взлететь без крыльев; это 

невозможно. Следует помнить знаменитое 

заявление: «Преданность — это голова ме-

дитации, отвращение — это ноги медитации, 

и однонаправленность — сердце медитации». 

Или, например, рассмотрим путника: если 

мы называем видение пустоты сердцем, пре-

данность — головой, а сострадание — ногами, 

то далеко ли уйдёт путник, употребляя для 

ходьбы одно только сердце? Как он сможет 

идти без ног?

Преданность и сострадание упоминаются 

здесь не просто потому, что мораль требует их 

чувствовать. Есть прямая причина, диктую-

щая необходимость их культивации. В учени-

ях говорится, что сострадание и преданность 

должны быть «несфабрикованными», есте-



Повторяя слова Будды

94

ственными и спонтанными, но они не рож-

даются в нас сразу и автоматически, сами 

по себе. Нам необходимо культивировать их, 

прилагать какое-то усилие, чтобы эти чувства 

появились. Другими словами, вначале, что-

бы почувствовать сострадание и преданность, 

нам приходится полагаться на концептуаль-

ное мышление.

Думайте так: мы не узнали бы никаких 

учений Дхармы и не знали бы, как достичь 

освобождения, если бы не будды, их учения и 

их совершенные последователи. Будды — не 

такие, как мы; они обладают великими каче-

ствами. Осознание этого естественно и неиз-

бежно вызывает преданность. Подобным же 

образом, чтобы почувствовать сострадание, 

думайте о том, что все разумные существа, 

вне всякого сомнения, когда-то были нашими 

родителями. В этом смысле они все — наши 

близкие родственники. Если мы действительно 

подумаем о том, как страдают прочие суще-

ства, что им приходится претерпевать, — мы 

неизбежно почувствуем сострадание. Когда 

мы думаем об их страданиях, появляется ис-

тинная причина для милосердия.

Постепенно развив преданность и состра-

дание, мы сможем затем использовать их для 

истинного узнавания ригпа. Постепенно по-

следовательность изменится. Естественным 

качеством узнавания состояния ригпа станут 

спонтанные и естественные преданность и со-



Преданность и сострадание

95

страдание, которые не придётся вызывать ис-

кусственно.

Преданность и сострадание усиливают 

эффективность практики пустоты, видения. 

Как только все проступки и загрязнения очи-

щены посредством обусловленной добро-

детели, возрастает необусловленная добро-

детель. Сначала преданность и сострадание 

необходимо культивировать. Они являются 

важными ступенями к узнаванию ригпа. Не-

сфабрикованные и естественные преданность 

и сострадание — это выражение ригпа, но не 

для начинающего. В контексте дзогчен гово-

рится, что сострадание и преданность появ-

ляются естественно, безо всякого усилия. Но, 

честно говоря, у начинающих так не быва-

ет. Сначала нам необходимо культивировать 

преданность и сострадание, прилагать усилия 

для их развития. Позднее, по мере достиже-

ния стабильности в осознавании, преданность 

и сострадание будут проявляться естественно 

и без усилий. Так обстоит дело в махамудре, 

дзогчен и мадхьямаке.

Главная практика преданности — приня-

тие прибежища, а главная практика состра-

дания — зарождение бодхичитты. Как бы мы 

ни искали, мы не найдём ни одной практики 

ваджраяны без этих двух элементов: при-

нятия прибежища и зарождения бодхичит-

ты. Взгляните на это так: осуществив значи-

тельные инвестиции в принятие прибежища и 



Повторяя слова Будды

96

 зарождение бодхичитты, мы получим капитал, 

который позволит вести дела на уровне более 

высоких практик и получить доход от стадии 

развития, стадии завершения и трёх великих 

практик: махамудры, дзогчен и мадхьямаки. 

Без капитала невозможно вести какие-либо 

дела. Преданность и сострадание — это на-

чальный капитал буддийской практики.

Если мы не обретём контакта с двумя ви-

дами драгоценной бодхичитты, мы не сможем 

даже приблизиться к просветлению; это точно. 

Два вида бодхичитты таковы: относительная 

бодхичитта, сострадание, и абсолютная бод-

хичитта, прозрение пустоты. Без этих двух нет 

совершенно никакой возможности даже на 

шаг приблизиться к состоянию будды. Любая 

практика Дхармы без этих двух видов бодхи-

читты ни на шаг не приблизит практикующе-

го к просветлению, в этом я готов поклясться. 

Совершенно необходимо объединить метод и 

мудрость, если мы хотим быстро пробудить-

ся к состоянию будды. Какую бы концепту-

альную практику мы ни делали, в идеале она 

должна сочетаться с узнаванием сущности 

ума. Преданность и сострадание — это сердце 

концептуальной практики Дхармы.

Великие мастера линии кагью указывают, 

что было бы заблуждением рассчитывать на 

какой-либо иной метод узнавания сущности 

ума, кроме удаления загрязнений, сбора на-

коплений и опоры на благословения реали-



Преданность и сострадание

97

зованного мастера. Это означает, что какими 

бы умными или сильными мы ни были, мы 

останемся помрачёнными существами, если 

не последуем за мастером, а вместо этого 

упрямо станем продираться через годы меди-

тативной практики без развития сострадания 

и преданности, удаления загрязнений и сбора 

накоплений.

Сущность как сострадания, так и предан-

ности фактически одна: и то и другое — это 

разновидность любви. Направлено ли это 

чувство на просветлённых чистых существ или 

на обычных омрачённых, нечистых существ, 

преданность ли это или сострадание — суть 

всё та же: когда пустая сущность проявляется 

явно, ум очищается от мыслей и может быть 

постигнут непосредственно. В традиции ка-

гью преданность всегда называется основным 

качеством, на котором следует сосредоточи-

ваться, и поэтому линия кагью называется 

линией преданности. Но сострадание и пре-

данность совершенно равны в их способности 

содействовать реализации сущности ума.

Повторю ещё раз: развитие преданности, 

сострадания, удаление загрязнений и сбор 

накоплений должны сочетаться с узнавани-

ем сущности ума. Иначе, чтобы достичь про-

светления, пользуясь методами без знания-

мудрости, потребуется невероятно долгое 

время: три эпохи, как утверждает учение су-

тры. Путь ваджраяны гораздо быстрее. 



98

ВАДЖРАСАТТВА

Визуализируй силу опоры,           

Ваджрасаттву;

Продолжай силой раскаяния, 

острого чувства сожаления и печали

за совершённые дурные действия 

и проступки;

Практикуй противоядие, силу 

применения, визуализацию для чтения 

мантры.

КАРМЭ КХЕНПО

Говорится, что в практике ваджраяны за-

ключён как большой риск, так и вели-

кие преимущества. Примером этого служит 

пресловутая змея в стволе бамбука, которая 

может ползти только вверх или вниз; нику-

да больше змее не деться. То же и с практи-

кующим, ступившим на путь ваджраяны: есть 

путь только вверх или вниз. Ваджраяна отли-

чается от нижних колесниц, где не так много 

риска, но и выигрыш не столь велик.



Ваджрасаттва

99

Змее в бамбуковом стволе не двинуться ни 

вправо, ни влево; только вверх или вниз. Если 

человек соблюдает свои обеты, самаи, и пре-

бывает в осознавании, можно с уверенностью 

сказать, что он достигнет уровня Единого 

Держателя Ваджры, состояния полного про-

светления, в этом теле и в этой жизни. Если 

же практикующий не сможет выполнять свя-

щенные обязательства ваджраяны, то он со-

вершенно точно отправится вниз, в Ваджр-

ный ад, как он называется в ваджраяне, или 

в Ад непрекращающихся мучений, как он на-

зывается в учениях сутры. Это — одна край-

ность для практика. Другая — попасть в сферу 

дхармакаи, называемую в терминах дзогчен 

«растворённым, но лишённым затемнений 

состоянием внутреннего сияния».

Самаи соблюдать трудно. Но говорит-

ся, что в нарушении данных обетов нет ни-

какой заслуги, помимо одной; того, что та-

кие нарушения легко могут быть очищены. 

На рушенный обет может быть восстановлен 

исповедью, признанием вины с раскаяни-

ем. В нижних колесницах дело обстоит иначе. 

Например, когда нарушены обеты индиви-

дуального освобождения, заповеди хинаяны 

для монахов и мирян — они утрачены без-

возвратно. Подобно разбившемуся глиняно-

му горшку, они не подлежат восстановлению. 

Стоит монаху нарушить один из главных 

обетов, и все двести пятьдесят три заповеди 



Повторяя слова Будды

100

нарушены и утрачены навсегда. Эти глав-

ные обеты не могут быть восстановлены. Но 

обеты ваджраяны подобны вмятинам на зо-

лотом или серебряном сосуде: его уронили, 

появилась вмятина, но вмятину можно вы-

править — и с сосудом всё опять будет в по-

рядке. Есть четыре степени нарушения обета: 

проступок, отступление, нарушение и полное 

нарушение. Все они, кроме полного наруше-

ния, не более чем вмятина на серебряном со-

суде, которая может быть устранена. Можно 

восстановить нарушенные обеты, применив 

четыре исправляющие силы, заключающиеся 

в повторении стослоговой мантры, квинтэс-

сенции ума всех будд. Это точно восстановит 

любые нарушенные обеты. Но с момента на-

рушения обета до исповеди должно пройти не 

более трёх лет; если три года пройдут без ис-

поведи, обет нарушен безвозвратно и не мо-

жет быть восстановлен.

Существует четыре исправляющие силы 

для очищения нарушенных обетов. Первая 

называется «сила опоры». Её максимальное 

проявление подразумевает создание в уме 

отчётливого присутствия всех ста мирных и 

гневных божеств. Но поскольку все сто се-

мейств воплощены в одном-единственном 

будде, Ваджрасаттве, то позволительно просто 

визуализировать Ваджрасаттву над макуш-

кой своей головы. Визуализация либо перво-

го, либо второго называется силой опоры.



Ваджрасаттва

101

Следующая — это «сила применённого 

противоядия»; она подобна использованию 

мыла и воды для мытья рук. Применённое 

средство — это практика представления бе-

лого слога ХУНГ, окружённого сотней сло-

гов мантры, в сердечном центре Ваджра-

саттвы. Из мантры, окружающей ХУНГ в 

сердечном центре, во все стороны излучается 

свет, совершая подношения всем буддам и 

бодхисаттвам. Он также светит всем живым 

существам, удаляя их загрязнения и очищая 

их проступки. Когда этот свет собирается об-

ратно, из сердечного центра Ваджрасаттвы 

начинает истекать нектар. Нектар вытекает 

через большой палец его ноги и втекает в нас 

через макушку головы. Этот эликсир мудрости 

медленно очищает все негативные действия, 

удаляя загрязнения, болезни и дурные влия-

ния. Они покидают наше тело через нижние 

отверстия. Следует представлять, что земля 

разверзается до глубины девяти этажей, где 

стоят и ждут с открытыми ртами Повелитель 

Смерти и его окружение. Они признательны 

за всю ту грязь, гной и ядовитых насекомых, 

которые низвергаются в их открытые па-

сти и удовлетворяют их, после чего они тоже 

 зарождают в себе бодхичитту. После этого 

все кармические долги практикующего очи-

щены. Практика чтения мантры, визуализа-

ция того, как вся наша негативность вытекает 

из нас и стекает вниз, и очищение нектаром — 



Повторяя слова Будды

102

это вторая из четырёх сил; она называется 

силой применённого противоядия.

Третья, которая также действительно 

важ на, — «сила раскаяния». Исполнение 

всех этапов практики Ваджрасаттвы без ис-

креннего раскаяния не очищает наших про-

шлых негативных действий. Если честно, то 

практика, основанная на притворстве, неэф-

фективна. Мы действительно должны чув-

ствовать глубокое сожаление обо всех про-

ступках, которые можем вспомнить, равно 

как и о тех, которые вспомнить не в состоя-

нии. У нас за плечами множество прошлых 

жизней, и тенденции (или кармические от-

печатки) всех наших действий до сих пор на-

ходятся в сознании основы. Будда сказал, что 

если взять весь мир и размолоть его на кру-

пицы размером с ягоды можжевельника, то 

мы сможем сосчитать эти частички, но мы не 

можем сосчитать, сколько жизней нам уже 

довелось прожить. Этот пример используется 

для развития бодхичитты, для иллюстрации 

того, сколько матерей у нас было в прошлых 

жизнях. Точно так же, как у нас было бесчис-

ленное множество матерей, у нас было бес-

счётное количество прошлых жизней, и все 

негативные действия, совершённые нами в 

этих жизнях, скрыто присутствуют в нас как 

привычные тенденции, или стереотипы пове-

дения. Практика Ваджрасаттвы может очи-

стить все эти скрытые тенденции негативных 



Ваджрасаттва

103

действий, но только при условии, если наше 

раскаяние искренне.

Самые страшные поступки — это «пять 

действий с немедленными последствиями»; 

имеется в виду, что совершивший любое из 

них после смерти немедленно попадает пря-

мо в ад, даже не проходя состояние бардо. 

Эти пять действий: убийство архата; убийство 

матери или отца; злонамеренное пролитие 

крови будды и внесение раскола в благород-

ную Сангху. Но карма даже таких дурных 

поступков может быть очищена призывани-

ем мирных и гневных божеств (или Будды 

Ваджрасаттвы) в присутствии ста практи-

кующих ваджраяну. Необходимо снять всю 

одежду и громко покаяться в своём проступке 

перед всеми присутствующими, всеми будда-

ми и бодхисаттвами, говоря: «Во всём мире 

нет никого хуже меня. Я сделал то-то и то-

то. Да сжалятся надо мной все будды. Все вы, 

йогины и йогини, пожалуйста, помогите мне 

чтением стослоговой мантры!» Затем следует 

прочитать стослоговую мантру сто раз, делая 

полные простирания полностью обнажённым. 

Даже самые суровые негативные действия 

очищаются таким образом. Но совершенно 

необходимо чувствовать при этом искренний 

ужас от содеянного.

Последняя из четырёх сил называется 

«силой решимости»; это значит — твёрдо ре-

шить, что какое-либо негативное действие 



Повторяя слова Будды

104

не будет совершено вновь даже под угрозой 

смерти.

Когда эти четыре силы развиты в челове-

ке, одного стократного прочтения стослого-

вой мантры может оказаться достаточно для 

очистки негативной кармы, будь она даже 

величиной с гору Сумеру. Практика этих че-

тырёх сил столь же могущественна, как спич-

ка, брошенная в кучу сухой травы размером 

с гору. Достаточно одной горящей спички, 

чтобы сгорела вся трава.

Я много думал об этом, и чем больше я раз-

мышляю о практиках ваджраяны, практиках 

божеств, мантр и самадхи, тем больше я из-

умляюсь. В самом деле, эффективность этих 

практик для очищения накопленных за бес-

счётное число жизней и скрытых в наших умах 

тенденций просто невероятна. Только потому, 

что эти практики так глубоки и мощны, все 

наши проступки могут быть полностью очи-

щены. Негативная карма не имеет никаких 

положительных качеств, кроме того, что она 

может быть уничтожена таким способом. Будь 

эффект практики ваджраяны не столь неве-

роятен, невозможно было бы достичь полного 

просветления за одну жизнь. Конечно, когда 

практики столь мощны, мары и демоны тоже 

оказывают куда более мощное противодей-

ствие. Поэтому важно иметь эффективные 

практики и полное доверие. Практика учений 

ваджраяны без абсолютной уверенности, без 



Ваджрасаттва

105

полной веры в их эффективность не принесёт 

особой пользы. Фактически такое отношение 

называется ложным воззрением, и нет про-

ступка хуже, чем придерживаться ложных 

взглядов. Очень важно быть уверенным, что 

нет ничего лучше практик ваджраяны.

В системе сутры практикующий собирает 

накопления и очищает загрязнения, медленно 

продвигаясь к достижению состояния будды, 

которое достигается через три неисчислимые 

эпохи. «Неисчислимый» — слово, обознача-

ющее громадное число, выражаемое десяткой 

с пятьюдесятью двумя нолями, и речь здесь 

идёт не о днях, а об эпохах! Это невероятно 

долгий срок. А посредством практики вад-

жраяны можно достичь полного просветле-

ния в этом теле и в этой жизни. Подумайте об 

этой громадной разнице. Практика ваджра-

яны — это не просто попытки быть щедрым, 

дисциплинированным, терпеливым, при-

лежным, собранным и умным; чтобы достичь 

просветления, пользуясь только этим, потре-

буются три неисчислимых эпохи. Практика 

ваджраяны невероятно глубока. Её описы-

вают как практику, в которой много методов 

и мало трудностей, и она предназначена для 

действительно способных людей. Таковы осо-

бые качества Тайной мантры. Не будь вад-

жраяна столь искусна, просветление за одну 

жизнь было бы невозможным. Ваджраяна 

чрезвычайно изобретательна в методах удале-



Повторяя слова Будды

106

ния загрязнений и сбора накоплений. Просто 

думайте только об одном божестве, Ваджра-

саттве, и одной мантре, сто слоговой, — это 

поразительно.

Некоторые обманывают сами себя, считая, 

что у них нет никакой отрицательной кармы 

и что они не создают никакой новой отрица-

тельной кармы. Они говорят: «Я никого не 

убиваю. Я не лгу. Я не совершаю дурных по-

ступков!» Но если мы исследуем помрачён-

ное состояние ума, то поймём, что все дурные 

поступки совершаются умом и что это по-

мрачённое состояние ума постоянно занято 

созданием новой отрицательной кармы. Если 

только мы не находимся в состоянии ригпа 

(в  котором три яда очищены), любой нор-

мальный ум непрерывно взаимодействует с 

одним из трёх ядов ума, и, как следствие это-

го, постоянно создаёт негативную карму. От-

рицать это бессмысленно. Эти тонкие дурные 

действия — чувства привязанности, отвраще-

ния и безразличия — словно вода под насти-

лом из соломы: верхний слой сухой, но ниж-

ний влажный. Как мы можем притворяться, 

что не создаём негативной кармы?

Есть два пути удаления загрязнений: 

обычный и абсолютный. Обычный путь за-

ключается в использовании практик визуали-

зации, чтении мантр, порождении раскаяния 

и принятии обетов. Абсолютная практи-

ка — это очищение помрачённого состояния 



Ваджрасаттва

107

ума посредством «тройной чистоты», про-

стым пребыванием в ригпа, недвойственном 

осознавании. В этот момент исчезает то, на 

чём держится вся сансара. Текущий просту-

пок отсутствует, а будущий еще не совершён. 

В таком состоянии осознавания очищаются 

все дурные поступки и удаляются все загряз-

нения. Вся отрицательная карма очищается 

мгновенно, так же как при включении света в 

комнате мгновенно исчезает мрак, царивший 

в ней десять тысяч лет. Подобным же обра-

зом концептуальное мышление — это то, что 

соединяет ум со всей негативной кармой (или 

отпечатками из прошлого). Когда концеп-

туальное мышление отсутствует, нет ничего, 

что поддерживало бы сансару; если верёвка 

перерезана, она не может больше связывать. 

Взгляните, на чём зиждется сансара, и вы 

увидите, что это — помрачение от момента 

к моменту. Эта цепь омрачённых моментов 

называется «непрерывно повторяющимся 

мигом помрачения» и она — основа сансары. 

Как одно из пяти собраний, или составных 

частей-скандх, она называется «формация-

ми». Единственное, что действительно может 

рассечь непрерывность сансары, — это мо-

мент ригпа. Ригпа вызывает полный распад 

сансары. Чем больше я размышляю о Дхар-

ме, тем больше восторгаюсь. Учения Дхар-

мы поразительны! Они подобны истинному, 

бесценному наследству, которое мы можем 



Повторяя слова Будды

получить. Обычное наследство, которое до-

стаётся нам, когда умирает богатый род-

ственник, помогает нам стать состоятельны-

ми, чтобы лучше позаботиться о собственном 

теле, верно? Оно — как инструкция по про-

должению сансары. Но то, что оставил и пе-

редал нам Будда, — это руководство по опу-

стошению сансары. Это действительно нечто 

невероятное!



109

ТРИ СОВЕРШЕНСТВА

Никогда не забывайте совершенную 

подготовку бодхичитты,

совершенную основную часть, свободную 

от концепций,

и совершенное заключение посвящения 

заслуги.

ТУЛКУ УРГЬЕН РИНПОЧЕ

Буддизм происходит из Индии, где он впер-

вые появился и где Будда Шакьямуни до-

стиг полного просветления. Позднее Дхарма 

распространилась и в других странах, вклю-

чая Непал, а позже — Тибет. Первоначаль-

но в Индии было не так много школ буддиз-

ма. В основном было две традиции: сутры и 

тантры, известные как «обширные и глубокие 

учения», и четыре основные философские 

школы: вайбхашика, саутрантика, читтама-

тра и мадхьямака.

Однако когда учения распространились в 

Тибете, новые линии преемственности стали 



Повторяя слова Будды

110

именоваться в соответствии с разными пе-

риодами передачи. Первой была «Старая 

школа», по-тибетски ньингма. Последующие 

семь линий были названы «Новыми школа-

ми». Все вместе эти разные школы известны 

как Восемь колесниц линии практики. Это 

ньингма, кадам, сакья и карма-кагью, за-

тем шангпа-кагью, шидже, чод, джордрук и 

ньендруб. Сегодня все они включаются в че-

тыре школы тибетского буддизма: знамени-

тые ньингма, кагью, гелуг и сакья.

Все эти школы — безупречные учения про-

светлённых и во всех практикуют три совер-

шенства. Когда мы практикуем совершен-

ную подготовку бодхичитты (включая как 

относительное, так и абсолютное состояние 

пробуждённого ума); когда мы практикуем 

основную часть — стадию развития и стадию 

завершения, свободную от концепций; и когда 

мы завершаем практику посвящением заслуги 

и формируем устремления благопожелания, 

мы сочетаем все учения сутры и тантры. Три 

совершенства, таким образом, крайне важ-

ны. Любая практика, включающая в себя три 

совершенства, всегда правильна; без них же 

никакая практика никогда не будет действи-

тельно совершенной.

Любой практикой следует заниматься, не 

забывая включать в неё три совершенства; 

всегда, какой бы краткой или незначительной 

она ни была. Даже когда мы подносим всего 



Три совершенства

111

один цветок или одну палочку благовоний или 

обходим по часовой стрелке священное место, 

очень важно сначала зародить в себе правиль-

ную мотивацию. Мы должны думать: «Я сде-

лаю это, чтобы удалить свои загрязнения и 

собрать накопления для блага всех разумных 

существ». Окончив, мы должны посвятить 

заслугу на благо всем. При этом благо умно-

жается многократно, и эффект в миллион раз 

сильнее, чем просто бездумное совершение 

добродетельного поступка.

Подготовка — это правильная мотивация, 

создаваемая культивацией в уме всеобъем-

лющей устремлённости махаяны и глубоко-

го отношения ваджраяны. Всеобъемлющая 

устремлённость бодхисаттвы (т. е. учений ма-

хаяны) — это сострадание. Мы думаем обо 

всех разумных существах, наших бывших ро-

дителях, тонущих ныне в необъятном океане 

сансарического существования, и формируем 

устремление: «Я один спасу всех этих существ 

и приведу их к драгоценному состоянию пол-

ного просветления».

Глубокое отношение ваджраяны — это 

чистое восприятие; священное видение, ви-

дящее все вещи чистыми. Когда вы занимае-

тесь практикой ваджраяны, вы представляе-

те себе весь мир как сферу обитания будды; 

своё жилище — как небесный дворец; всех 

существ мужского и женского пола — как 

даков и дакини; все звуки — как мантры, а 



Повторяя слова Будды

112

мысли и эмоции всех разумных существ — 

как протяжённость необъятной изначально 

присущей пробужденности. Таким образом, 

всё видимое, все звуки и мысли восприни-

маются как возвышенная мандала божества, 

мантры и мудрости. Это называется упраж-

нением в видении вещей такими, как они 

есть, без приложения к ним искусственных 

концепций.

Причиной всеобъемлющего отношения 

бодхисаттв, их сострадания является тот факт, 

что учения махаяны направлены на благо всех 

разумных существ, число которых бесконеч-

но, как пространство. Среди всех шести клас-

сов существ нет ни одного, которое не было 

бы когда-то нашей матерью. Но эти существа 

не знают, как достичь счастья, и продолжа-

ют сеять семена дальнейшего сансарического 

существования. Искренне обдумав это, мы не 

сможем не почувствовать жалости и состра-

дания. Обычно в этой жизни мы любим свою 

мать и своего отца. Это чувство испытывают 

не только люди, животные тоже любят сво-

их детёнышей. Если мы поймём, что все су-

щества когда-то были нашими родителями, 

то мы, как люди, просто не сможем не по-

чувствовать любви к ним. Кому мы обязаны 

нашим человеческим телом? Оно появилось 

на свет благодаря нашим родителям; в этом — 

их великая доброта. Поскольку мы живы, мы 

можем практиковать Дхарму. Более того, 



Три совершенства

113

родители не только дали нам жизнь, они за-

ботливо и любовно вырастили нас. Младенец, 

брошенный сразу после рождения, не прожи-

вёт больше одного-двух дней. Но наши ро-

дители, в особенности наша мать, вырастили 

нас, окружив заботой и добротой и претерпев 

громадные трудности. Разве мы не должны 

быть им признательны?

Многие приходят ко мне и говорят: «Я не 

знаю, как чувствовать сострадание, как куль-

тивировать его». Сделайте так: представьте, 

что вашу мать на ваших глазах волочит за во-

лосы садист-убийца. Он отрезает ей уши, вы-

рывает язык, выдавливает глаза, отрубает ей 

руки и ноги и начинает кромсать её тело на 

куски. Что вы будете чувствовать, глядя в этот 

момент на свою мать? Невозможно не по-

чувствовать жалость и сострадание к ней. Ду-

мая так о своей матери, распространите это 

чувство на всех разумных существ, поскольку 

они тоже когда-то действительно были ваши-

ми матерями. Разница лишь в том, когда это 

было, а в остальном ситуация, по сути, иден-

тична. Практикуя подобным образом, мо-

жем ли мы не почувствовать сострадание ко 

всем существам?

Будда говорил, что у каждого из нас за 

плечами бесчисленное множество прошлых 

жизней; все мы рождались в невообразимом 

множестве физических тел. Если кости всех 

наших предыдущих тел свалить в одну кучу, 



Повторяя слова Будды

114

то эта гора костей была бы выше горы Сумеру, 

величайшей горы мира. Во всех этих жизнях 

у нас были отец и мать; все разумные суще-

ства, без единого исключения, когда-то были 

нашими родителями. Следует подумать о том, 

как принести им благо, как отплатить им за их 

доброту, и не только нашим родителям в этой 

жизни, но и всем разумным существам, без 

какой-либо предвзятости или предрассуд-

ков. Такое отношение — не делать различий 

между разумными существами — называет-

ся «безмерной равностностью» и является 

одной из «Четырех безмерных». Смысл бес-

пристрастности в том, что мы глядим на всех 

одинаково, не деля окружающих на друзей и 

врагов. Теперь мы не можем больше прики-

дываться, что не знаем, как зарождать в себе 

сострадание. Но всеобъемлющее отношение 

бодхисаттвы — это не только сострадание; это 

ещё и стремление и твёрдое намерение при-

нести благо всем без исключения существам и 

утвердить их в состоянии непревзойдённого и 

высшего просветления.

Далее, понятие «совершенная основная 

часть, свободная от концепций», относится 

главным образом к стадии завершения; но в 

этом контексте оно включает в себя как раз-

витие, так и завершение. Начнём со стадии 

развития. Тибетское слово «развитие», или 

«зарождение», означает «мысленно созда-

вать, визуализировать или представлять себе 



Три совершенства

115

нечто». Стадия завершения — это сама аб-

солютная природа, свободная от каких-либо 

концепций. Сохранение концепций — это 

стадия развития, свобода от концепций — 

стадия завершения.

В стадии развития вы представляете себе, 

что весь окружающий мир — это сфера оби-

тания будды, будда-поле. Это не значит, что 

нужно представлять себе мир чем-то, чем 

он не является, ведь всё в этом мире состоит 

из пяти элементов, а чистая природа каждо-

го из пяти элементов, по определению, из-

начально является буддой женского образа, 

супругой одного из пяти будд. В этом отно-

шении не только буддисты, но и небуддисты 

древних традиций в какой-то степени обла-

дали чистым восприятием мира. В древних 

традициях никто не считал пять элементов 

обычными или низкими; они считались при-

родой разнообразных богов: бога земли, бога 

воды, бога огня и т. д. Буддисты ваджрая-

ны считают чистую природу пяти элементов 

пятью буддами женского образа. Далее, все 

без исключения существа состоят из пяти 

элементов и пяти собраний-совокупностей, 

или скандх. В своём нечистом аспекте пять 

скандх — это физические формы, ощущения, 

концепции, формации и сознания. Но их чи-

стый аспект  — это пять будд мужского об-

раза. Это является основанием утверждать, 

что все разумные существа — это божества 



Повторяя слова Будды

116

мужского и женского образа. Основанием 

речи является прана, или ветер, а основани-

ем ветра является ветер мудрости, образую-

щий дхарани, видья-мантры и гухья-мантры 

всех просветлённых. Далее, по своей приро-

де сущностью всех мыслей и эмоций любого 

разумного существа является изначальная 

пробуждённость, ум всех Победоносных. 

Упражняясь таким образом в чистом вос-

приятии, мы отнюдь не занимаемся играми 

ума, представляя себе, что нечто является 

чем-то, чем оно на самом деле не является; 

мы просто признаём все вещи такими, какие 

они действительно есть, так же как если бы 

мы признали, что золото — это золото.

В действительности все видимые формы, 

звуки и мысли являются божествами, ман-

трой и мудростью. «Мудрость» в данном 

контексте означает самадхи, или реализован-

ное состояние ума всех Победоносных. Пре-

жде всего мы должны усвоить саму эту идею: 

это принято называть «принятием вещей за 

то, чем они являются на самом деле». В до-

полнение к интеллектуальному пониманию 

нам необходимо личное переживание. По-

лучить личное переживание в этом контек-

сте — значит, узнать природу своего ума как 

мудрость; узнать сущность своих мыслей как 

неконцептуальную пробуждённость и позво-

лить своему уму оставаться в его естествен-

ном, свежем состоянии. Это и называется 



Три совершенства

117

«совершенной основной частью, свободной 

от концепций».

Когда мы воспринимаем своё тело как 

ваджра-тело, свой голос как ваджра-речь 

и свой ум как ваджра-ум, это называется 

стадией развития. Короче говоря, в будда-

природе находятся Тело, Речь и Ум всех По-

бедоносных. Самое важное — это абсолют-

ные стадия развития и стадия завершения; 

узнавание самой будда-природы. И стадия 

развития, и стадия завершения — это аспекты 

будда-природы. Говорится, что стадия раз-

вития — это искусные средства, а стадия за-

вершения — это различающее знание, прад-

жня. Не следует отделять друг от друга стадии 

развития и завершения, аспекты метода и 

знания-мудрости.

Мандала божеств, мантры и мудрость 

означают, что всё видимое обладает при-

родой божеств, все звуки обладают приро-

дой мантры, а все мысли обладают природой 

просветлённого ума. Таков глубокий под-

ход Тайной мантры: видимое — это боже-

ства, звуки — мантры, мысли — мудрость. 

Сказанное относится к тому, что я говорил 

выше относительно Третьей Дхармы Гампо-

пы, «Путь да прояснит заблуждения!». Это 

охватывает стадию развития. Стадия завер-

шения входит в Четвёртую Дхарму Гампо-

пы, «Заблуждения да воссияют мудростью!» 

В этом контексте видения махамудры, дзог-



Повторяя слова Будды

118

чен и мадхьямаки — лишь разные названия 

нашей будда-природы. Эти три подхода не 

отличаются один от другого; точка их встре-

чи — будда-природа.

Совершенное заключение посвящения 

имеет две части: посвящение заслуги и фор-

мирование устремлений. Для того чтобы по-

свящать заслугу, необходимо сначала сделать 

что-то хорошее, например произнести хоть 

раз мантру ОМ МАНИ ПАДМЭ ХУНГ ХРИ. 

«Предваряется добродетельным поступком» 

значит, что мы сделали что-то хорошее, так 

что результаты этого могут быть посвящены 

благу всех существ. Далее, устремление — 

это думать, например, так: «Да завершатся 

успешно все деяния и намерения будд и бод-

хисаттв трёх времён и десяти направлений!»

Допустим, что мы совершили некое пози-

тивное действие (пусть даже и концептуаль-

ное), но если мы при этом забываем посвя-

тить заслугу или сформировать устремление, 

то достаточно один раз рассердиться — и 

благо, возникшее как результат нашего хоро-

шего дела, будет немедленно уничтожено на-

шим гневом. Создаваемое благо может быть 

как обусловленным, так и необусловленным. 

Обусловленное благо — это нечто, что мы ду-

маем или намереваемся сделать; это концеп-

туальный уровень. Но гнев тоже обусловлен, 

поэтому обусловленный гнев может уничто-

жить обусловленное благо. Необусловленное 



Три совершенства

119

благо — практика воззрения — подобно чи-

стому пространству. Оно — вне любых изме-

нений и не может быть уничтожено. Обуслов-

ленное благо подобно облаку, которое может 

быть унесено ветром; а необусловленное бла-

го — как само небо, с которым ветер ничего 

не может сделать. Как только мы посвятим 

заслугу и сформируем устремления, ничто не 

сможет уничтожить эффект нашей доброде-

тельной практики. Дело сделано — и сделано 

навсегда. Причина, по которой мы никогда 

не должны забывать посвящать заслугу, за-

ключается в том, что мы — обычные люди и 

иногда всё-таки впадаем в гнев. Бывает, что 

этот гнев просто сводит на нет все наши кон-

цептуальные заслуги.

С другой стороны, если мы сможем закре-

пить обусловленное благо необусловленным 

благом, тем, что называется «тройственной 

чистотой», пребыванием в состоянии само-

сущего осознавания при отсутствии всякой 

концепции субъекта, объекта и действия, то 

эта тройственная чистота обеспечит вечное 

сохранение обусловленного блага.

Когда мы посвящаем заслугу, обычно мы 

думаем, что существует доброе дело, совер-

шённое нами; есть объект, которому мы это 

дело посвящаем, — все разумные существа; и 

затем есть мы — те, кто посвящает это своё дело 

этим разумным существам. Эта схема обу-

словлена, концептуальна. «Тройственный» — 



Повторяя слова Будды

значит обладающий тремя концепциями. Что 

остаётся при отсутствии этих трёх концепций? 

Только самосущее осознавание, тройственная 

чистота. Освободившись от понятий субъекта, 

объекта и акта посвящения, мы автоматиче-

ски приходим в изначально чистое состояние, 

которое неиссякаемо, как океан добродете-

ли. В сутрах это называется «запечатыванием 

добродетельного поступка пустотой». В сан-

скритском термине «шуньята», означающем 

«пустоту», или «пустотность», шунья означа-

ет полное отсутствие даже атома материаль-

ной субстанции, в то время как слог «та» ука-

зывает на наличие самосущего осознавания.



121

ПРЕПЯТСТВИЯ

Своей добротой ниспошли мне твои 

благословения.

Своей любовью веди меня и других                

по пути.

Своей реализацией ниспошли мне сиддхи.

Своей силой уничтожь препятствия мои 

и всех прочих.

Уничтожь внешние препятствия внешне.

Уничтожь внутренние препятствия 

внутренне.

Раствори тайные препятствия 

в пространстве.

С уважением я склоняюсь и принимаю 

прибежище в тебе.

ОМ А ХУНГ ВАДЖРА ГУРУ ПАДМА СИДДХИ ХУНГ

Терма Чокгьюр Лингпа. 
Уничтожение препятствий на пути

Вообще говоря, существуют три типа пре-

пятствий: внешние препятствия четырёх 

элементов, внутренние препятствия каналов, 

ветров и субстанций и тайные препятствия 



Повторяя слова Будды

122

дуалистической фиксации, или фиксации на 

двойственности.

Для уничтожения внешних препятствий 

существуют три аспекта: подход, достиже-

ние и активность; они связаны с садханами 

гуру, йидама и дакини. Один из самых знаме-

нитых методов уничтожения препятствий на-

ходится в Чоклинг Терсаре, это цикл учений 

«Барче Кунсэл», который в первую очередь 

и предназначен для устранения препятствий. 

Молитва «Барче Ламсэл», находящаяся в 

этом цикле учений, гласит: «Уничтожь внеш-

ние препятствия внешне. Уничтожь внутрен-

ние препятствия внутренне. Раствори тайные 

препятствия в пространстве». Для уничтоже-

ния внутренних препятствий, нарушения рав-

новесия в каналах, в ветрах и в субстанциях 

наиболее подходит практика туммо. Для пре-

одоления препятствий цепляния за субъект 

и объект нет лучшего средства, чем просто 

поддержание правильного воззрения.

Внешние препятствия четырёх элемен-

тов определяются как земля, вода, огонь и 

ветер. Например, препятствием элемента 

земли может быть землетрясение, препят-

ствием воды — наводнение, препятствием 

огня — пожар в нашем доме, препятствием 

ветра — разрушительный ураган. Бедствия 

такого рода случаются, и их можно избежать 

посредством определённых садхан для уми-

ротворения четырёх внешних элементов.



Препятствия

123

Внутренние препятствия связаны с канала-

ми, ветрами и субстанциями, или сущностны-

ми каплями-бинду нашего физического тела. 

Мы должны понимать, что четыре основных 

элемента есть и в нашем теле. Плоть и кости — 

это земля, кровь — вода, тепло тела — огонь, 

дыхание — ветер. Внутренние препятствия 

возникают при нарушении равновесия между 

каналами, ветрами и субстанциями. Нару-

шается циркуляция, и это вызывает различ-

ные заболевания. Такие нарушения равнове-

сия — внутренние препятствия — могут быть 

исправлены практикой Шести йог Наропы 

(так эти практики называются в системе Но-

вых школ). Система ньингма также имеет эти 

шесть учений. Основное из них, известное как 

«столб жизни», — это практика туммо, от-

носящаяся к уровню учений Ану-йоги. Вну-

тренние препятствия могут быть умиротво-

рены освоением этих практик, связанных с 

каналами, ветрами и субстанциями.

Тайные препятствия — это цепляние за 

объекты вне нас и фиксация на восприни-

мающем субъекте внутри; поэтому они на-

зываются «цепляние и фиксация». Слова 

молитвы «Барче Ламсэл»: «Уничтожь внеш-

ние препятствия внешне. Уничтожь внутрен-

ние препятствия внутренне. Раствори тайные 

препятствия в пространстве» — означают, 

что в момент узнавания недвойственного 

осознавания как цепляние, так и фиксация 



Повторяя слова Будды

124

растворяются в изначально присущем нам 

пространстве дхармадхату. Когда препят-

ствия удалены, достижение происходит само 

собой, спонтанно. Именно препятствия ме-

шают двум видам достижения: простому и 

высшему. Как пример: представьте себе куп-

цов древности, плывущих по океану на край 

света, на остров, полный драгоценностей. 

Они собирают эти драгоценные камни и воз-

вращаются домой, чтобы насладиться огром-

ным доходом; это — пример достижения без 

препятствий. Но если у этих купцов по дороге 

случатся проблемы, если ураган или морские 

чудовища разрушат их судно и они утонут, то 

они потеряют свои жизни вместо того, чтобы 

приобрести драгоценности. Это — бытовой 

пример того, как препятствия могут оказать-

ся сильнее нас.

Мы должны полностью использовать эту 

жизнь для того, чтобы добиться двух видов 

достижения; а особенно — высшего достиже-

ния полного просветления. Единственное, что 

действительно препятствует просветлению, — 

это тайные препятствия цепляния и фикса-

ции. Конечно, внешние препятствия четырёх 

элементов тоже могут вызывать проблемы. 

Землетрясения, наводнения, пожары и ура-

ганы, конечно, отнимают человеческие жиз-

ни; равно как и внутренние препятствия бо-

лезней и недугов. Но важнее всего устранить 

тайные препятствия. Только тайные препят-



Препятствия

125

ствия могут действительно помешать про-

светлению. Эти препятствия всегда с нами, до 

тех пор, пока мы не достигнем просветления.

Можно описать препятствия в иных тер-

минах, назвать их «четырьмя марами», или 

демонами. Первый из них — демон Владыка 

Смерти, пресекающий поток нашей жизни. 

Второй — демон физических составляющих-

скандх, препятствующий достижению ра-

дужного тела. Третий — демон беспокоящих 

эмоций: три яда ума, препятствующие осво-

бождению от сансары. И наконец, демон — 

сын небожителя — это отвлечение во время 

состояния медитации и тенденция отклады-

вать практику на потом, думая: «Ну ладно, 

сегодня до практики руки не дошли, но уж 

завтра точно; а если не завтра, то послезав-

тра наверняка!» Или: «В этом году я не смог 

уделить практике достаточно времени, но в 

следующем году я точно уйду в интенсивный 

ритрит». Склонность откладывать практику 

на потом — это мара — сын небожителя, соз-

дающий препятствия для нашего самадхи.

Где же обитают эти четыре демона? Где 

их жилище? Говорят, что мара беспокоящих 

эмоций обитает в красном и белом элементах 

нашего тела. Мара физических составляю-

щих обитает в нашей плоти, костях и коже. 

Мара Владыка Смерти обитает в канале жиз-

ни, а мара сын небожителя — в нашем уме. 

Мара омрачённых состояний сознания, или 



Повторяя слова Будды

126

клеш, постоянно создаёт новые беспокоящие 

эмоции. И наконец, мара сын небожителя 

постоянно нарушает нашу концентрацию во 

время практики медитации. Он словно ти-

хий голос, шепчущий: «Всегда можно начать 

практиковать завтра или послезавтра». Коро-

че говоря, демоны, создающие препятствия, 

не находятся где-то вовне; они — внутри нас.

Однажды — мы не знаем когда — демон 

Владыки Смерти пресечёт нашу жизненную 

силу и мы умрём. Демон физических состав-

ляющих будет препятствовать тому, чтобы 

мы ушли из этого мира, не оставив трупа. Все, 

кто не достиг реализации радужного тела, 

умирая, оставляют после себя труп. Но вели-

кие практики, достигшие совершенства, либо 

уходят в небесные миры в изменённом теле, 

либо достигают радужного тела; в этом случае 

физическое тело просто исчезает.

Каждый из этих четырёх мар имеет армию 

из двадцати тысяч мелких демонов, так что 

всего имеется восемьдесят тысяч вредителей, 

чинящих препятствия. Они словно огромная 

армия, готовая атаковать нас и до зубов во-

оружённая своим оружием, восьмьюдесятью 

тысячами беспокоящих эмоций. Восемьдесят 

тысяч вредителей, чинящих препятствия, не-

сут 404 болезни: четыре первичные болезни, 

вызываемые различными комбинациями ве-

тра, желчи и слизи и их сочетанием. Каждая 

из этих первичных болезней имеет сто вто-



Препятствия

127

ричных аспектов, что в целом даёт 404 недуга. 

Образно выражаясь, мы окружены огромной 

армией из 80 000 демонов, чинящих препят-

ствия и вооружённых смертоносным оружи-

ем болезней. А в центре этой огромной орды 

безжалостных демонов и препятствий нахо-

дится наша жизненная сила, пытающаяся им 

противостоять.

Во главе этой великой армии из 80 000 

демонов — король демонов, которого зовут 

Гараб Вангчук, Властелин Удовольствия. Он 

пребывает в одной из священных обителей в 

мире формы. Взирая оттуда вниз, он видит 

все миры внизу так же ясно, как собственную 

ладонь. Снизу, однако, мы не можем видеть 

миры, находящиеся над нами. Гараб Вангчук 

всегда начеку, и он не переносит, когда видит 

кого-либо, готового ускользнуть от него, до-

стигнув освобождения или просветления. Ему 

помогают пять его королев, имеющих имена 

пяти ядов: одну зовут Привязанность, дру-

гую — Гордыня, остальных — Гнев, Зависть 

и Глупость. Днём и ночью они злонамеренно 

глядят вниз на этот мир; они постоянно на-

чеку, словно неусыпная шпионская сеть. Они 

ищут практикующих Дхарму и пытаются за-

крыть перед ними дверь к освобождению.

Как только они видят, что кто-то (осо-

бенно если это стабильный человек) пыта-

ется практиковать и говорит себе: «Сейчас я 

займусь изучением, размышлением и меди-



Повторяя слова Будды

128

тацией! Я буду практиковать Дхарму, чтобы 

достичь освобождения и просветления!», они 

приходят в ярость и говорят: «Мы не можем 

допустить такого!» Пять королев берут своё 

особое оружие: луки и стрелы пяти ядов. Вы-

пуская стрелу, они метят в сердце практи-

кующего, используя привязанность, гнев или 

глупость, в зависимости от того, для какого 

яда наиболее уязвим ум этого практикующего. 

Например, если кто-то легче всего подвержен 

глупости, они выпускают стрелу неведения; 

то же с желанием, гневом, гордыней или за-

вистью. Королевы непрерывно пускают стре-

лы в людей, пытающихся достичь освобожде-

ния. Особое внимание они уделяют тем, кто 

может постичь Дхарму, кто особенно уязвим 

для препятствий и кому они могут навредить. 

Главный вредитель, конечно, Гараб Вангчук, 

за которым следует его окружение из королев, 

вооружённых пятью ядами, и четыре демона. 

Кроме этого, ему помогают 80 000 разных 

демонов, чинящих препятствия. Они — как 

армия зла, пытающаяся навредить прак-

тикующим. Их особое оружие — четвёртый 

мара, демон — сын небожителя; он — это не 

только тенденция откладывать медитацию на 

потом, но и склонность чувствовать отупение, 

отвлечение или волнение во время практики, 

равно как и склонность к сомнениям и обду-

мыванию во время медитации пустых планов. 

Больше всего страдают практикующие, наи-



Препятствия

129

более уязвимые для препятствий. Как сказал 

Лодро Тайе: «Когда я занимаюсь практикой 

Дхармы, мной овладевают отупение и сонли-

вость. Когда же я занимаюсь мирскими дела-

ми, я бодр и свеж». Это благодаря «помощи», 

которую нам любезно оказывает Гараб Ванг-

чук. Например, если у кого-то есть шанс не 

ложиться и провести ночь за азартной игрой 

с высокими ставками, он может бодрство-

вать до рассвета и даже не чувствовать сон-

ливости. Но если он садится и читает мантру 

ОМ МАНИ ПАДМЭ ХУНГ, то засыпает че-

рез пять минут. Это называется «оказаться во 

власти мары» — когда мы пытаемся практи-

ковать Дхарму, немедленно возникают пре-

пятствия.

Часто случается, что мы сталкиваемся с 

препятствиями, когда практикуем Дхарму. 

Мы заболеваем, внешние обстоятельства как-

то не складываются, мы не достигаем своих 

целей. Что-то всегда идёт не так, мы несчаст-

ны и тому подобное. Но стоит посмотреть 

вокруг — и кажется, что настоящего успеха 

добиваются мошенники, лжецы и лицемеры. 

Возьмите пример Мао Цзэдуна, добившего-

ся власти над всем Китаем. Во многих других 

странах тоже есть большие демоны в челове-

ческом обличье, у которых в избытке удача, 

долголетие, здоровье и огромные богатства. 

Видя это, многие отчаиваются и говорят: 

«Может быть, бог с ней, с этой Дхармой? 



Повторяя слова Будды

130

Смотрите, что делается! Практикующие бед-

ны, одеты неважно, едят плохо, еле выжива-

ют, в то время как жулики богаты и удачливы, 

у них отличное здоровье и живут они долго. 

Может быть, лучше не практиковать Дхарму. 

Может быть, лучше быть жуликом». Хотите 

верьте, хотите нет, но многие действительно 

думают, что лучше не практиковать Дхар-

му, потому что очевидно, что она не прино-

сит успеха в этой жизни. Но думающие так не 

понимают, что происходит в действительно-

сти. Когда кто-то лжёт, добивается власти, ни 

перед чем не останавливаясь, и действительно 

«демоничен», его несомненный успех озна-

чает только то, что вся его накопленная ранее 

заслуга расходуется в этой жизни. Люди та-

кого типа быстро расходуют всю свою благую 

карму, созданную в прошлых жизнях. Точно 

так же, когда кажется, что практикующим не 

везёт и они несчастны, это происходит толь-

ко потому, что вся их плохая прошлая карма 

подходит к концу уже в этой жизни. В буду-

щем они двинутся ко всё более и более высо-

ким состояниям.

Это только одно из объяснений такого по-

ложения вещей. Другой способ понять, что 

происходит, — осознать, что все вещи, кото-

рые, по нашему мнению, олицетворяют успех 

в этом мире — деньги, здоровье и тому по-

добное, — все они остаются позади, когда эта 

жизнь кончается. А практик Дхармы, не пы-



Препятствия

131

тающийся добиться успеха в обществе и тихо 

живущий с минимальными запросами в горах 

или в пещере, тратит свою жизнь на достиже-

ние того, что поможет ему во всех его буду-

щих жизнях. Короче говоря, не понимая за-

кона кармы и глядя на окружающих, можно 

прийти к выводу, что лучше не практиковать 

Дхарму. Те, кого волнует только поверхност-

ная ценность вещей, не способны увидеть, 

что люди, ведущие себя как бандиты, очень 

быстро расходуют свою прошлую заслугу, в 

то время как практикующие очищают свою 

прошлую негативную карму. Действитель-

но, верно, что практикующие сталкивают-

ся с бо льшим количеством препятствий, чем 

обычные люди; но не стоит из-за этого ду-

мать, что негативные действия выгодней, чем 

практика Дхармы.

Важно принять близко к сердцу два клю-

чевых момента тренировки ума. Первое: ког-

да мы оказываемся в хороших условиях, нам 

везёт и всё складывается как надо, следует ду-

мать: «Это благодаря Трём Драгоценностям! 

Это происходит не потому, что я такой умный 

и замечательный; это благодаря достоин-

ствам Трёх Драгоценностей». Аналогичным 

образом, когда всё идёт не так, когда мы 

разочарованы, расстроены или больны, сле-

дует думать: «Вот расходуется моя прошлая 

негативная карма. Как замечательно!» Не 

стоит уподобляться бизнесменам, чьи лица 



Повторяя слова Будды

становятся мрачнее тучи, когда они терпят 

убытки. Гораздо лучше относиться к проис-

ходящему так: если случается что-то хорошее, 

то это не потому, что я такой особенный или 

сделал что-то уникальное; полезнее считать, 

что это происходит благодаря доброте Трёх 

Драгоценностей. Подобное отношение при-

умножает нашу благую заслугу. И наоборот, 

встречаясь с трудностями, вместо того, что-

бы отчаиваться и сокрушаться: «Как ужасно! 

Я этого не перенесу!», просто скажите: «Как 

здорово! Сейчас моя негативная карма ис-

черпывается; я избавляюсь от неё!», а затем 

возрадуйтесь выпавшим на вашу долю труд-

ностям. Тренируя ум таким образом, вы уве-

личиваете свою заслугу и приближаетесь к 

уничтожению всей негативной кармы.



133

ПРАКТИКА ДХАРМЫ И МИРСКИЕ ЦЕЛИ

Мы предаём свою жизнь практике Дхармы,

Мы предаём свою практику Дхармы жизни 

в нищете.

Мы предаём свою нищету жизни 

в одиночестве,

Мы предаёмся одиночеству до самой 

смерти.

ИЗ УСТНОЙ ТРАДИЦИИ ШКОЛЫ КАДАМ

В действительности духовная практика и 

мир ские цели как два непримиримых вра-

га, которые никогда не уживутся. Попытка 

примирить их — это то же самое, что поселить 

под одной крышей друга и врага: что тут ни 

делай, легко не будет. Главная причина, по 

которой Будда ушёл из своего дворца, от своей 

молодой жены и всего своего богатства, в том, 

что практика Дхармы и мирские цели по сути 

своей несовместимы. Будда показал на сво-

ём примере: чтобы всецело отдаться духов-

ной практике, нужно уйти от мирской суеты.



Повторяя слова Будды

134

С другой стороны, уже погрузившись в 

майю, или иллюзию, семейной жизни, нель-

зя просто взять и всё бросить. Нужно при-

нять на себя ответственность за свою семью. 

Поскольку на Западе отсутствует традиция 

отречения от мирской жизни, возможно, 

людям Запада сложно бросить всё: карьеру, 

комфорт и социальный статус. В Тибете воз-

можна ситуация, при которой человек бро-

сает всё и на сто процентов отдаётся прак-

тике Дхармы и при этом каким-то образом 

всё равно выживает. Миряне поддерживают 

практиков и с преданностью жертвуют сред-

ства и пищу медитирующим, живущим в пе-

щерах и уединённых местах. Таким образом, 

благодаря благим поступкам создаётся связь 

и предпосылки для того, чтобы благодетель 

достиг просветления одновременно с прак-

тикующим.

Я не думаю, что на Западе всё обстоит так 

же, как в Тибете. Мне представляется, что 

иностранцы, желающие интенсивно практи-

ковать Дхарму, не обязательно получат под-

держку от других. Поэтому на Западе трудно 

отречься от мирской жизни. Человеку прихо-

дится самому отвечать за поддержание своей 

жизни — таков обычай на Западе; так и сле-

дует поступать. Попытайтесь добиться ком-

промисса: продолжать жизнь в миру и в то же 

время не оставлять практику Дхармы. Если 

человек забросит Дхарму, то его духовное 



Практика Дхармы и мирские цели

135

развитие наверняка прекратится; ни в коем 

случае не поступайте так. Отречься от мир-

ской жизни тоже очень и очень тяжело. По-

пытайтесь совместить одно с другим.

Люди, посвятившие работе первую поло-

вину своей жизни, могут сконцентрироваться 

на практике Дхармы во второй её половине. 

Это считается признаком хорошего ученика. 

Но если человек, практикующий Дхарму, на-

чинает с отречения от мира, а позже стано-

вится бизнесменом, то имеет место обратное: 

честно говоря, такая ситуация традицион-

но называется «плохой сын хорошего отца». 

Конечно, всё в этом мире непостоянно, и мы 

не можем на самом деле быть уверены в том, 

сколько времени нам осталось. И всё же чело-

век может строить планы: «Как только я из-

бавлюсь от своих обязанностей и не буду при 

этом сильно нуждаться, вот тогда я и скон-

центрируюсь на практике Дхармы настолько, 

насколько смогу». Можно желать возможно-

сти сконцентрироваться на практике Дхармы 

во второй половине жизни.

Но пока вы ещё не свободны от ответ-

ственностей, попытайтесь быть усердными 

и как можно больше практиковать в вашей 

теперешней ситуации. Никто не работает по 

двадцать четыре часа в сутки; у всех бывает 

свободное время. Возможно, вам приходит-

ся работать днём, но ночью не отдавайтесь 

целиком удовольствиям сна. Постарайтесь 



Повторяя слова Будды

136

спать поменьше, а рано утром тоже уделяйте 

какое-то время практике. Практикуйте, вме-

сто того чтобы тратить время попусту. По-

скольку на Западе работать приходится толь-

ко семь-восемь часов в день, то время для 

практики, конечно же, найдётся.

Почему я говорю, что мирские цели и ре-

лигиозная жизнь взаимно исключают друг 

друга? Целью нормального человека, жи-

вущего в миру, является приобретение пищи, 

хорошей пищи, и, конечно же, денег, по-

зволяющих такое стремление реализовы-

вать. Миряне также жаждут дорогой одежды, 

комфорта и удобства, хорошей репутации, 

славы и так далее, в то время как практи-

кующие Дхарму стараются ограничить та-

кие потребности. Они стараются иметь денег 

ровно столько, сколько нужно для поддер-

жания жизни, и носят одежду, отданную им 

кем-то другим, выброшенную или бывшую 

в употреб лении. Практикующие рассматри-

вают славу как зло. Практикующий, меч-

тающий о том, чтобы прославиться, должен 

считать это препятствием мары. Подумайте 

об этом! Слава — точно бирка с номером на 

ноге трупа. После смерти мирская репутация 

абсолютно бесполезна для сознания, про-

должающего свой путь. Посланцы Владыки 

Смерти в состоянии бардо не замрут в почти-

тельном поклоне только потому, что умер-

ший был знаменит.



Практика Дхармы и мирские цели

137

Практикующий Дхарму и мирянин смотрят 

в противоположных направлениях. Учение 

кадам, известное как «Четыре преданности», 

гласит: «Мы предаём нашу жизнь практике 

Дхармы. Мы предаём нашу практику Дхармы 

жизни в нищете. Мы предаём нашу нищету 

жизни в одиночестве. Мы предаёмся одино-

честву до самой смерти». Не является ли это 

полной противоположностью обычных мир-

ских устремлений? Нормальный человек хо-

чет добиться вещей, являющихся частью это-

го мира; он жаждет мирских достижений. Он 

хочет разбогатеть и жить в хорошем особняке, 

окружённый многими людьми; даже и не ду-

майте предложить ему умереть в одиночестве 

где-то в захолустье.

Однако если у вас уже есть семья, попы-

тайтесь сочетать работу и заботу о ближних 

с духовной практикой; это лучший путь. Че-

рез несколько лет, когда обязательств станет 

меньше, — допуская, что у вас ещё есть в за-

пасе эти несколько лет, потому что, честно 

говоря, мы этого не знаем, — отправляйтесь 

куда-нибудь в тихое место в горах и помаши-

те на прощание рукой тщетным целям сует-

ной мирской жизни.

Мастера прошлого неустанно повторяли, 

что необходимо стопроцентно посвятить свой 

ум практике Дхармы и отказаться от мирской 

жизни. Они продолжают учить этому, но 

ученикам становится всё сложнее и сложнее 



Повторяя слова Будды

138

буквально следовать по этому пути. Поэто-

му если вы продолжаете работать, то во вре-

мя работы снова и снова узнавайте сущность 

ума; а затем продолжайте свои занятия. Это 

даст очень хорошие результаты. В Тибете лю-

дей, которые учили исключительно духовной 

практике, называли ламами. В наше время 

единственный лама, который учит и жизни 

в миру, и практике Дхармы, — это я. Пред-

полагается, что лама учит только духовной 

практике, но не тому и другому сразу. Я шучу! 

(Ринпоче смеётся.)

Пытайтесь хотя бы чуть-чуть практиковать 

правильным образом; хотя бы небольшую 

часть своего времени, как бы имитируя ре-

альную практику. Суть Дхармы в том, чтобы 

до конца, всем сердцем осознать следующее: 

в настоящее время мы обладаем некоторой 

свободой воли, у нас есть выбор, мы как-то 

контролируем свои жизни, у нас есть некото-

рая степень независимости. Пока мы живём 

в этом теле, пока мы располагаем этой сво-

бодой, мы можем использовать её во благо. 

Но как только эта жизнь заканчивается, как 

только останавливается наше дыхание, это 

тело становится всего лишь сгустком мёрт-

вой материи, оно становится трупом. В тот 

момент, когда сознание оставляет тело, тело 

превращается в руины, в покинутый дом и уже 

никогда не вернётся обратно к жизни. Ког-

да тело и ум разделяются — свободы больше 



Практика Дхармы и мирские цели

139

нет, как нет и выбора. Нет более возможности 

что-либо контролировать и определять. Вме-

сто этого мы целиком оказываемся во власти 

своей кармы, непреложного закона причины 

и следствия. Мы находимся во власти соб-

ственной чёрной и белой кармы.

В этой жизни нам нет необходимости 

утруждать себя, создавая чёрную карму; это 

происходит автоматически. Необходимо на-

капливать белую карму и готовиться к тому 

времени, когда мы лишимся возможности не-

зависимого выбора. Над развитием контроля 

нам нужно работать сейчас. Это главное. Это 

самая большая польза от практики Дхармы.

Слыша о пользе, большинство людей ду-

мают, что речь идёт о добывании пищи. Но 

пользу от практики Дхармы невозможно уви-

деть воочию. Как только дыхание останав-

ливается и больше нет ни свободы воли, ни 

контроля, единственное, что по-настоящему 

полезно, — это развитая свобода воли. Чтобы 

развить в себе такую свободу воли, мы мо-

жем полагаться только на наши теперешние 

действия, на нашу практику Дхармы. Вот что 

даёт нам свободу воли. Сейчас, когда мы не-

зависимы, мы можем практиковать Дхарму, 

и, делая это, мы можем добиться контроля и 

свободы воли. Если мы практикуем видение, 

медитацию и действие прямо сейчас, то по-

том — когда тело и ум разделятся — мы будем 

способны помнить Дхарму.



Повторяя слова Будды

140

Поговорим немного о «практике в по-

кое» и «практике среди отвлечений»: тради-

ционный подход — сначала практиковать в 

уединении. Есть три одиночества: тела, речи 

и ума. Посредством этих трёх уединений до-

стигаются ваджрное тело, ваджрная речь и 

ваджрный ум. Но главный смысл удаления 

от мира — туда, где ничто не отвлекает, — 

заключается в применении учений и дости-

жении контроля над Телом, Речью и Умом 

Победоносных. Если вы не способны долго 

практиковать в одиночестве, можно ино-

гда удаляться в спокойное место на короткое 

время. Полезно целиком сконцентрировать-

ся на практике, даже если это будет длиться 

всего несколько дней или месяц. А в течение 

повседневной жизни — жизни, в которой мы 

постоянно на что-то отвлекаемся и чем-то 

увлечены, пытайтесь практиковать узнава-

ние природы ума короткими периодами, по-

вторяя их многократно. Пусть это будут лишь 

краткие мгновения, но пусть это будут мгно-

вения подлинного узнавания. Многократ-

ность необходима потому, что, если не по-

вторять эту практику часто, мы никогда к ней 

не привыкнем. Пытайтесь практиковать так 

часто, как только возможно. Все ламы кагью 

и ньингма говорят, что нужно практиковать 

«короткие мгновения, повторяемые много-

кратно». Они никогда не говорили: «Выпол-

няйте долгие сессии и пореже».



Практика Дхармы и мирские цели

141

После того как практикующий добивается 

некоторой стабильности в узнавании изна-

чальной природы, чистого осознавания, сво-

бодного от отвлечений, он отправляется «на 

базарную площадь», взаимодействовать с 

другими людьми. Практика тогда заключает-

ся в смешении своего осознавания с повсед-

невной деятельностью — с приёмом пищи, 

передвижениями, сидением и сном. Практик 

пытается выяснить, влияют ли внешние собы-

тия как-нибудь на стабильность его осозна-

вания. Лучше всего, если никакого влияния 

нет; если ничто из происходящего не ухудшает 

и не улучшает его узнавания.

Когда состояние недвойственного осозна-

вания полностью смешано с ситуациями по-

вседневной жизни, не имеет значения, нахо-

димся мы в уединении или среди людей. Всё, 

что бы мы ни делали, становится в этом случае 

выражением осознавания. В этом контексте 

«прорубание», или «прорыв», означает, что 

всё возникает как часть широко раскрытого 

видения: мы достигли стабильности в прак-

тике. Как говорится, «личный опыт прояв-

ляется в виде помощников и превращается в 

символы и книги». Практику, добившемуся 

стабильности видения, общение с людьми не 

приносит ни малейшего вреда.

Мы должны добиться контроля над осво-

бождённым состоянием ума сейчас, пока мы 

ещё не умерли. Практикуя Дхарму, суще-



Повторяя слова Будды

142

ственно важно добиться стабильности в узна-

вании нашей будда-природы сейчас, пока у 

нас есть ещё способность и возможность до-

стичь этого. Когда мы умрём и сознание рас-

станется с телом, ситуация будет совершенно 

другой. Говорят, что сознание в материаль-

ном теле — как ворона на цепи: оно не может 

улететь. Но как только сознание оставляет 

тело и становится сознанием бардо, мы пол-

ностью теряем контроль над ситуацией. Для 

нормального человека состояние бардо пол-

ностью хаотично и ошеломляюще; он уподо-

бляется пёрышку во власти урагана.

Вот почему мы должны практиковать пря-

мо сейчас. По-настоящему полезно только 

одно — полностью подготовиться к тому мо-

менту, когда свободы воли больше не будет. 

Сейчас мы в какой-то степени обладаем кон-

тролем: мы можем делать, что хотим, идти, 

куда заблагорассудится, лежать на солнышке, 

есть, что пожелаем. Но рано или поздно все 

умирают. Этого не избежать, и после смерти 

мы лишаемся свободы выбора. Поэтому ре-

шайте сейчас, что лучше: тщетная борьба за 

достижение преходящих мирских целей или 

вечное благо, достигаемое практикой Дхармы.

Если человек настроен серьёзно, если он 

умён — он сделает правильный выбор между 

простым проживанием жизни (как если бы 

это было чем-то самоценным) и достижени-

ем стабильности недвойственного осознава-



Практика Дхармы и мирские цели

143

ния, изначального пробуждённого состояния. 

Когда лама предлагает выбрать между одним 

и другим, умный знает, чему отдать пред поч-

тение.

Мы не знаем, когда нам суждено умереть. 

Если у нас нет истинного доверия к буддийско-

му учению или учителю, чтение данной книги 

не слишком нам поможет, потому что мы не 

придадим прочитанному большого значения. 

Даже если ясновидящий скажет нам: «Се-

годня — последний день вашей жизни, завтра 

вы умрёте!», мы этому не поверим и скажем: 

«Да откуда он знает! О чём он говорит, я мо-

лод и здоров, ничем не болен!» Если в нас нет 

веры, эта книга нам никак не поможет. Но 

умный человек, доверяющий учению, знает, 

что лучше. Он отринет барахтанье в мирской 

сансарической суете, осознаёт свою неподго-

товленность к моменту утраты контроля над 

происходящим и направит все свои усилия на 

выполнение практик, которые обеспечат ему 

контроль во время смерти. Умный человек 

поймёт это. Главное — достичь состояния, 

когда в голове настойчиво звучит одна мысль: 

«Я должен практиковать Дхарму, я должен 

практиковать Дхарму!»

Сейчас наше тело подобно постоялому 

двору, а ум — путешественнику. В этой жизни 

мы живём в одном постоялом дворе. Присут-

ствует некоторое ощущение «заземлённости» 

вследствие нахождения ума в теле, но нет ни-



Повторяя слова Будды

144

какой реальной стабильности. Когда же тело 

и ум отделяются друг от друга, мы полностью 

теряем всякий контроль над происходящим, 

мы больше не властны над тем, куда идём. Как 

только тело умирает, сознание теряет всякую 

опору. Мы остаёмся без «якоря», и нас несёт 

ветер кармы. Честно говоря, и сейчас-то у нас 

нет настоящей стабильности. Удостоверить-

ся в этом очень легко: проверьте, сможет ли 

ваш ум действительно оставаться стабильным 

в течение хотя бы одного дня. Попытайтесь 

концентрироваться на чём-то одном: напри-

мер, на своей стране или каком-то одном ме-

сте этой страны непрерывно, с утра до вечера. 

Вы сможете это сделать?

На самом деле наш ум совершенно неста-

билен, и мы лишены какой-либо настоящей 

власти над ним. Он непрестанно и беспоря-

дочно порхает с одной вещи на другую. Если 

это происходит даже сейчас, когда у нас есть 

опора в виде физического тела, то представь-

те себе, что будет без физического тела, когда 

ум окажется гол и пуст. В это время ум, бо-

лее не защищённый физическим телом, непо-

средственно испытывает созревание прошлой 

кармы. И это совершенно ошеломляющее пе-

реживание. Подумайте об этом.

Когда мы становимся всего лишь сознани-

ем в бардо, всё совершенно неопределённо — 

куда мы движемся, с кем мы, что мы едим. 

Всё совершенно непредсказуемо; мы — как 



Практика Дхармы и мирские цели

145

пёрышко, подхваченное ураганом. Некото-

рые тешат себя мыслью, что смерть похожа 

на угасание огня или высыхание воды. Но 

смерть — совсем не это. Если верить словам 

полностью просветлённого Будды и многим 

текстам бодхисаттв, ум не умирает. Когда тело 

умирает, ум остаётся во власти привычных 

тенденций и кармы. Поэтому те, кто доверяет 

Будде и традиции, им вдохновлённой, верят в 

рождение, смерть и причинно-следственный 

закон кармы.

Когда мы достигнем стабильности в са-

мосущей мудрости, мы узнаем, что всё, что 

появляется и существует; весь этот мир и су-

щества в нём — всего лишь волшебное про-

явление помрачённого ума. Мы также обре-

тём уверенность во всех качествах полностью 

просветлённого Будды, как они описаны в 

текстах.

Попробуйте и проверьте прямо сейчас: об-

ладает ли ваш ум какой-либо стабильностью 

или контролем? Находится ли он всегда в 

теле или может свободно перемещаться за его 

пределами? Обладай мы действительно хоть 

каким-то контролем, мы смогли бы прямо 

сейчас взять и избавиться навсегда от всех бес-

покоящих эмоций. Но удастся ли нам достичь 

этого? Способны ли мы на это? Кроме того, 

обладай мы контролем, мы легко обрели бы 

великие качества мудрости и сострадания будд. 

Мы могли бы просто сказать: «Да появятся 



Повторяя слова Будды

146

эти качества!», и они тотчас проявились бы в 

нас. Получается? Не получается, не так ли?

Действительно: хорошенько подумайте, 

каково вам будет в бардо без опоры физиче-

ского тела. Всё сводится к одному: чрезвы-

чайно важно прямо сейчас узнать суть ума и 

тренироваться в осознавании, поскольку это — 

единственный способ достичь стабильности. 

Всё прочее нестабильно и неопределённо. По-

стоянна только будда-природа. Природа буд-

ды — единственное, что обладает стабильно-

стью. Природа будды имеет четыре качества: 

трансцендентную чистоту, постоянность, бла-

женство и идентичность. Ничто другое этими 

качествами не обладает. Мы должны решить 

прямо сейчас, контролируем ли мы своё со-

знание. Когда мы умрём, мы будем не в силах 

влиять на то, куда мы движемся и где мы нахо-

димся; что нам есть и что делать. У нас не будет 

ни мгновения, ни даже малой толики контро-

ля. Ужасно быть сознанием в бардо, несомым 

ветром кармы. Хорошенько подумайте, обла-

даем ли мы контролем. Если он присутству-

ет в нас сейчас, тогда мы точно сохраним его 

и в бардо. Однако если говорить честно, об-

ладает ли ваше сознание сейчас достаточной 

силой, чтобы хотя бы на короткое время куда-

то отправиться или где-то остановиться?

Единственный способ действительно об-

рести все великие качества просветления — 

это многократно повторять мгновение узна-



Практика Дхармы и мирские цели

147

вания сущности ума. Другого способа нет. 

Одной из причин того, что речь идёт о «ко-

ротких периодах» узнавания, является то, 

что, поскольку в нас пока ещё нет стабильно-

сти, такое узнавание не длится дольше мгно-

вения, нравится нам это или нет. Повторяя 

его многократно, мы привыкаем к нему. 

При этом мы не занимаемся ничем концеп-

туальным, вроде медитации на объекте или 

фокусировки ума на чём-то конкретном. 

Нам всего-навсего нужно узнать само обна-

жённое осознавание; дать на миг проявить-

ся пробуждённому состоянию ума. Не надо 

ничего создавать.

По мере привыкания к состоянию наго-

го осознавания мы медленно и постепенно 

будем уничтожать его противоположность — 

дурные привычки дуалистической фиксации, 

беспокоящих эмоций и создания негативной 

кармы, к которым мы так давно привыкли. 

Иначе, обладай мы стабильностью сейчас, 

нам достаточно было бы сказать себе: «А сей-

час я узнаю сущность ума!» — и остаться в 

таком состоянии навсегда. Обладай мы дей-

ствительно стабильностью, мы могли бы легко 

узнать, что сущность нашего ума — дхарма-

кая, и дело сделано. К сожалению, на прак-

тике этого не происходит.

Метод обретения контроля над своим со-

знанием указывает нам лама, когда он знако-

мит нас с нашей собственной будда-природой. 



Повторяя слова Будды

148

По мере того как мы привыкаем к узнава-

нию состояния осознавания, беспорядочные 

мысли идут на убыль. Другого пути добить-

ся этого нет. Мы не можем взять и приказать 

неведению исчезнуть, а состоянию ригпа — 

проявиться и сохраниться. Проверьте сами: 

можете вы это сделать? Именно это я имею 

в виду, говоря, что в нас ещё нет пока на-

стоящей стабильности. Нас всё время уносят 

в сторону разнообразные отвлечения — это и 

называется «быть разумным существом».

Вот на что похоже сознание, оторвавшее-

ся от тела, в состоянии бардо: на дикого ска-

куна, совершенно необъезженного, никогда 

не знавшего ни поводьев, ни узды, ни сед-

ла. Поймайте такого, наденьте на него седло, 

взнуздайте его и нагрузите поклажей, а затем 

отпустите. Он будет вне себя от ужаса. Он не 

будет понимать, что с ним, и будет просто не-

стись вперёд, пока не свалится от усталости, 

потому что никакого самоконтроля у него нет. 

То же самое происходит и с нами; никакого 

контроля у нас нет. Контроль — это свобода от 

всех недостатков и обладание всеми качества-

ми, подобно Будде. Сейчас наше положение 

ещё не так плохо, как могло бы быть, посколь-

ку мы пока ещё находимся в физическом теле, 

словно связанная птица или стреноженный 

конь. Но как только мы умрём, сдерживаю-

щие факторы полностью исчезнут — мы про-

сто понесёмся вперед, словно дикий скакун.



Практика Дхармы и мирские цели

149

Можно описать это следующим образом: 

если мы засыпаем, то видим сны. Если мы не 

спим, подобно просветлённому Будде, то мы 

не видим никаких снов. Будды подобны тем, 

кто никогда не спит, и поэтому будды не ви-

дят снов, не находятся во власти заблуждений, 

в то время как разумные существа подобны 

тем, кто спит и видит сны. Так же как все сно-

видения появляются только в состоянии сна, 

так и всё, что мы знаем, видим и чувствуем, 

происходит в контексте дуалистического ума. 

Схема восприятия, общая для всех разумных 

существ, подобна сновидению во время сна, 

сна неведения. В чём различие между осо-

знаванием и дуалистическим умом? Осозна-

вание подобно тому, кто бодрствует, совер-

шенно не помрачён и изначально свободен. 

А дуалистический ум связан нашей схемой 

восприятия и полностью помрачён. Так же 

как и в случае со сном, основание дуалисти-

ческого сознания не является реальностью.

Сейчас нам кажется, что необходимо изба-

виться от чего-то и чего-то достичь: мы долж-

ны избавиться от неведения и беспокоящих 

эмоций и достичь ригпа. На определённом 

уровне это совершенно верно, и единственный 

путь достичь этого — это практика. Однако 

просветление недостижимо, пока сохраняется 

двойственность. Пока есть «два», пока надо 

избавляться от «одного» и достигать «друго-

го», двойственность сохраняется. Всё должно 



Повторяя слова Будды

стать одним неделимым целым в осознавании 

сущности ума, и тогда двойственность исчез-

нет. Сейчас наш ум абсолютно нестабилен. 

Даже если всё население долины Катманду 

попытается помочь нашему уму находиться в 

покое, ум не успокоится. Истинная стабиль-

ность достигается только практикой сущности 

ума. Если вы действительно обдумаете это, 

то поймёте, что такое учение воистину дра-

гоценно, это особое, исключительное учение. 

Сначала надо узнать что-то, затем обдумать, 

затем испытать и, наконец, реализовать. Так 

сказал Будда. Другого способа нет.



151

БАРДО

Когда моё время пришло

и непостоянство и смерть настигли меня,

Когда прерывается дыхание, а тело и ум 

расстаются,

Да не испытаю я помрачения, 

привязанности и цепляния,

Но останусь в естественном состоянии 

дхармакаи.

ЛОНГЧЕНПА

В общих учениях описываются шесть бардо. 

Два из них, бардо медитации и бардо сна, 

происходят в бардо этой жизни. Оно опре-

деляется как период от рождения до начала 

умирания. Собственно процесс смерти назы-

вается бардо умирания. Бардо дхарматы на-

ступает непосредственно после смерти с пре-

кращением внешнего и внутреннего дыхания. 

И наконец, период, когда сознание ищет но-

вое перерождение, называется бардо станов-

ления.



Повторяя слова Будды

152

Бардо умирания, дхарматы и становления 

по сути своей соответствуют трём каям в том 

смысле, что если правильно следовать на-

ставлениям, то можно достичь дхармакаи в 

момент смерти. Если это не удалось, имеется 

возможность достичь уровня самбхогакаи в 

бардо дхарматы, или по крайней мере уровня 

нирманакаи в бардо становления.

Бардо умирания — это момент, непосред-

ственно предшествующий смерти, когда, од-

нако, мы ещё не умерли полностью. Восполь-

зовавшись ключевыми моментами устных 

наставлений в это время, можно достичь реа-

лизации уровня дхармакаи. Но если кто-то не 

способен на это, то во время бардо дхарма-

ты он испытает появление мирных и гневных 

божеств. Эти божества изначально присущи 

нам и являются нам из нашей собственной 

сущности; это не боги, приходящие откуда-

то благословить или напугать нас. Некоторые 

отрицают существование мирных и гневных 

божеств, утверждая, что эти формы всего 

лишь порождения нашего собственного во-

ображения. Это не так; напротив, они — не 

продукт нашего воображения; не создают-

ся они и годами медитации. Они — не нечто, 

создаваемое нами, даже в качестве проекции 

ума. Мирные и гневные будды изначальны; 

как проявления изначально чистой сущно-

сти они по самой своей природе присутствуют 

спонтанно.



Бардо

153

Сейчас мы находимся в бардо этой жизни, 

бардо обусловленных сущностей, или дхарм 

(не путать с дхарматой, что значит «необу-

словленная природа»). То, что мы испыты-

ваем в этой жизни, кажется нам очень проч-

ным и реальным. Посредством наших чувств 

мы воспринимаем внешние объекты, других 

людей и окружающий мир. Однако воспри-

нимают всё это не наши чувства, а наш ум. Ум 

использует чувства для восприятия мира. Но 

бардо дхарматы воспринимается непосред-

ственно умом. Мирные и гневные божества, 

а также все звуки, цвета и свет, восприни-

маемые в это время, — это пустые призраки, 

видимые формы, лишённые какой-либо ре-

альной природы. Хотя они производят весьма 

сильное, даже ужасающее впечатление, они 

нематериальны и этим подобны радуге.

В нашем настоящем положении эти боже-

ства образуют будда-мандалу нашего тела. 

Фактически наше тело — дворец божеств. 

Будда-природа — основное божество, а наше 

тело — его дворец. Во время смерти нам яв-

ляются изначально присущие нам божества, 

и мы можем оказаться сбитыми с толку соб-

ственным самопроявлением, точно как в по-

словице: «Умерший пугается изначально 

присущих ему божеств, как дикий осёл пуга-

ется горной травы, колышущейся от ветра». 

В Тибете трава в горах иногда колышется так, 

что ослу кажется, будто за ним гонится какое-



Повторяя слова Будды

154

то животное, тогда как в действительности 

это просто пустое движение травы. Видения 

мирных и гневных божеств, изначально при-

сутствующих в нашем теле, ужаснут неопыт-

ного практика, но эти видения — наши соб-

ственные проявления.

Наше близкое знакомство с практикой 

ригпа сейчас — это гарантия того, что, по-

пав в бардо дхарматы, мы испытаем встречу 

с чем-то хорошо знакомым; будто встретим 

старого друга. Мы будем способны узнать все 

видения, звуки, цвета и свет дхарматы как 

собственные естественные проявления, про-

явления нашей собственной будда-природы. 

Поступив так, мы можем освободиться на 

уровне самбхогакаи.

Если нам не удаётся распознать фунда-

ментальное состояние осознавания во время 

бардо дхарматы, тогда начинает разворачи-

ваться бардо становления. Для сохранивших 

свои самаи в чистоте в бардо дхарматы по-

являются так называемые шесть воспоми-

наний: воспоминание о йидаме, пути, месте 

перерождения, медитативном состоянии, 

устных наставлениях учителя и видении. 

Если в это время мы вспоминаем свою прак-

тику, мы переродимся в поле будд уровня 

нирманакаи. Таким образом, даже чело-

век, не продвинувшийся далеко в практике, 

в бардо становления может освободиться в 

нирманакаю.



Бардо

155

Самое важное — то, как мы применяем 

учения о шести бардо к нашей собственной 

практике. Наиболее существенным являет-

ся распознавание ригпа в каждый отдель-

но взятый момент; особенно это важно во 

время четырёх ощущений в бардо умирания. 

У обычных людей бывает только три ощуще-

ния, но для практикующих их четыре: появ-

ление, увеличение, достижение и ясный свет 

основы полного достижения.

Первое из этих четырёх — появление — на-

зывается «переживанием белизны», во время 

которого белый элемент, полученный от отца, 

спускается от макушки головы к сердечному 

центру. Это сопровождается растворением 

тридцати трёх типов агрессивных мысленных 

состояний. Следующее ощущение — увеличе-

ние, или «переживание красноты», имеющее 

место, когда красный элемент, полученный 

от матери, поднимается из положения ниже 

пупка вверх, к сердечному центру. Это сопро-

вождается растворением сорока типов мен-

тальных состояний, связанных с желанием.

Встреча красного и белого элементов на-

зывается «достижением», или «пережива-

нием черноты», и сопровождается раство-

рением семи мысленных состояний глупости. 

Все восемьдесят присущих нам состояний 

мысли прекращаются, когда красный и белый 

элементы встречаются в сердечном центре. 

Обычные люди, незнакомые с ригпа, никогда 



Повторяя слова Будды

156

не испытывали состояния пробуждённости, 

свободной от концептуального мышления. 

В этот момент они переживают что-то вроде 

обморока; они теряют сознание. Их бессо-

знательное состояние длится три с половиной 

дня, после чего их сознание вновь начинает 

работать и неожиданно обнаруживает себя в 

бардо дхарматы.

У практика, знакомого с четвёртым со-

стоянием, ясным светом основы полного 

достижения, в момент смерти легко может 

произойти полное просветление. У трениро-

ванного практика встреча красного и белого 

элементов приводит к переживанию, не яв-

ляющемуся ни бессознательным, ни концеп-

туальным. По сути, это то же переживание, 

что и недвойственное осознавание, которое 

мы можем узнать прямо сейчас. Во время 

узнавания ригпа нет никакого концептуаль-

ного мышления. Однако это не является и 

отсутствием сознания. Близкое знакомство с 

осознаванием и достижение стабильности в 

нём ещё при жизни гарантирует, что мы не 

потеряем сознания во время четвёртого пере-

живания, света основы полного достижения.

В заключительный момент трёх пережи-

ваний последовательность узнавания, ста-

бильности и освобождения происходит стре-

мительно, подобно трём взмахам рукава 

тибетского халата. Достижение просветления 

происходит мгновенно. В «Произнесении 



Бардо

157

имен Манджушри» сказано: «Один миг ме-

няет всё, за один миг — полное просветление».

Решающим в контексте слияния двух эле-

ментов в сердечном центре является пере-

живание четвёртого момента — ясного света 

основы ригпа. Начнём с того, что пережива-

ние слияния белого и красного элементов — 

это то самое переживание, которое когда-то 

«вытащило» наше сознание из бардо и приве-

ло нас в эту жизнь. Оно имело место в момент 

нашего зачатия; в момент, когда объедини-

лись красный материнский и белый отцов-

ский элементы. В то мгновение блаженства-

пустоты наше сознание «отключилось» и 

было затем зачато. Поэтому крайне важно не 

терять сознание, а остаться бодрствующим и 

отрешённым.

Растворение элементов происходит до на-

ступления настоящей смерти. Имеются гру-

бые, тонкие и очень тонкие стадии растворе-

ния. Грубые, заключающиеся в растворении 

пяти элементов ощущаются всеми и проис-

ходят до остановки дыхания. Сначала начи-

нает распадаться элемент земли, и человек 

чувствует себя очень тяжёлым. Именно тогда 

умирающие просят: «Пожалуйста, подни-

мите меня! Мне кажется, что я тону! Под-

нимите меня!» Когда растворяется элемент 

воды, человеку становится очень холодно и он 

просит: «Пожалуйста, согрейте меня. Здесь 

слишком холодно!» Когда растворяется эле-



Повторяя слова Будды

158

мент огня, человек чувствует сильную жажду 

и хочет воды; его губы сохнут. Когда раство-

ряется элемент ветра, человек чувствует себя 

так, словно он качается на краю пропасти 

без точки опоры. После растворения четырёх 

элементов сознание растворяется в простран-

стве, всё увеличивается и расширяется, лиша-

ясь какой-либо опоры. В это время внешнее 

дыхание уже остановилось, но внутреннее 

ещё циркулирует.

Тонкая стадия растворения состоит из трёх 

переживаний: появления, увеличения и до-

стижения. Они происходят, когда внешнее 

дыхание прекратилось, а внутреннее дыха-

ние — внутренняя циркуляция токов энер-

гии — ещё продолжается. Для большинства 

людей они длятся недолго, как счёт «раз, два, 

три». Переживание красного похоже на крас-

ный свет закатного солнца, занимающий всё 

поле зрения. Белый — подобен лунному свету, 

а чернота переживается так, словно всё по-

грузилось во мрак. В момент слияния белого 

и красного элементов в сердечном центре че-

ловек испытывает единство блаженства и пу-

стоты. Он либо теряет сознание, либо — если 

является практиком, знакомым с состояни-

ем ригпа, — испытывает ясный свет основы 

полного достижения; фундаментальное со-

стояние первоначальной чистоты. Чистое не-

двойственное осознавание — далеко не бес-

сознательное состояние, но люди, незнакомые 



Бардо

159

с ригпа, воспринимают это состояние как 

потерю сознания. Для практика с некоторой 

степенью стабильности в ригпа четвёртый мо-

мент, ясный свет основы, идентичный изна-

чальной чистоте дхармакаи, содержит в себе 

великую возможность достижения просветле-

ния. Достижение стабильности осознавания в 

этот момент — это полное просветление.

При отсутствии истинной стабильности 

имеют место четыре дополнительные очень 

тонкие стадии растворения: растворение про-

странства в ясном свете, ясного света — в муд-

рости, мудрости — в единстве и единства — в 

спонтанном присутствии. Эти четыре стадии 

относятся к бардо дхарматы. Первая, рас-

творение пространства в ясном свете, озна-

чает, что бессознательное состояние вновь 

сменяется сознанием. «Ясный свет» означает 

«способный к познанию». Это не состояние 

пустоты, это пробуждение. Следующая, рас-

творение ясного света в мудрости, означает, 

что эта сияющая пробуждённость проявля-

ется как четверичная мудрость. В это время 

присутствуют только четыре мудрости; пятая, 

всеобъемлющая мудрость, отсутствует, по-

скольку путь ещё не совершенен. Вдобавок 

к этому говорится, что всеобъемлющая му-

дрость подобна фону, на котором существуют 

остальные четыре. В это время мы пережи-

ваем видение огромного поля сфер четырёх 

цветов.



Повторяя слова Будды

160

Далее, мудрость растворяется в единстве. 

Под «единством» здесь понимаются теле-

сные формы божеств. В это время появля-

ются все мирные и гневные божества. После 

этого единство растворяется в спонтанном 

присутствии. «Спонтанное присутствие» в 

данном контексте означает, что переживание 

сансары и нирваны появляется в виде восьми 

врат спонтанного присутствия. В этот момент 

все возможности сансары и нирваны появ-

ляются одновременно: поля дхармакаи, поля 

самбхогакаи, поля нирманакаи и шесть миров 

сансары. Этот момент даёт последнюю воз-

можность достичь просветления. Практи-

кующий должен понять, что все проявления 

спонтанного присутствия — не что иное, как 

проявление изначальной чистоты. Стабиль-

ность в изначальной чистоте описывается как 

растворённость без загрязнённости. «Раство-

рённость» означает, что все заблуждения и 

дискурсивное мышление исчезли. «Незагряз-

нённость» означает, что качества мудрости 

ничем не скрыты.

Если рассматривать всё это под другим 

углом, в момент зачатия (являющийся пер-

вым моментом перерождения в эту жизнь) 

первое, что формируется в человеке, — это 

«вена жизни», где деятельность ума выражает 

себя как ветер, поддерживающий жизнь. Этот 

первичный ветер сопровождается четырь-

мя вспомогательными ветрами. Это мож-



Бардо

161

но представить себе, вообразив физический 

канал в виде ствола бамбука. Внутри этого 

ствола красный и белый элементы разделены, 

или «раздуты» в стороны, силой ветра, под-

держивающего жизнь, который заключён в 

этом стволе. До тех пор пока этот ветер дей-

ствует, два элемента остаются разделёнными 

и организм живёт. В момент смерти ветер, 

поддерживающий жизнь, теряет энергию и 

распадается; в это же время «вена жизни», 

его опора, тоже начинает распадаться. Ког-

да прана, поддерживающая жизнь, уходит, 

два элемента сливаются. Истинный момент 

смерти — это когда красный и белый элементы 

встречаются в сердечном центре и прекраща-

ется внутреннее дыхание. Этот момент — гра-

ница между освобождением и дальнейшим 

заблуждением; между практикующими и не-

практикующими.

Обычно учат, что человек, не знающий 

ничего о состоянии ригпа, теряет сознание 

на три с половиной дня. Когда на четвёртый 

день наступает рассвет, он словно пробужда-

ется от глубокого сна. Он не имеет никакого 

представления о том, что случилось, и думает: 

«Где я? Что со мной произошло?» Именно в 

этот момент сознание покидает тело. Для не-

практикующего вместо появления сияния из-

начальной чистоты бардо дхарматы наступает 

бессознательное состояние темноты. По при-

чине такого отключения сознания обычные 



Повторяя слова Будды

162

люди испытывают сияние изначальной чисто-

ты лишь на очень короткий миг. Они хоть и 

остаются без концепций, но лишены при этом 

и сознания как такового; так что это пережи-

вание в той или иной степени проходит мимо 

них. Но опытные практикующие не теряют 

сознания, когда во время сияния основы пол-

ного достижения происходит три пережива-

ния. За три мгновения узнавания, усиления и 

достижения стабильности они достигают из-

начального состояния освобождения.

Когда обычный, непрактикующий человек 

приходит в себя через три дня, его сознание 

покидает тело через одно из девяти телесных 

отверстий. Далее всё происходит так, как 

это описано в «Тибетской книге мёртвых». 

Сначала, в течение трёх недель, появляются 

разнообразные мирные и гневные божества. 

Следующие четыре недели называются бардо 

становления и поиска нового перерождения, 

так что в целом посмертный период длится 

семь недель или сорок девять дней. Но учтите, 

что день здесь не равен 24 часам. Это меди-

тационные дни, продолжительность которых 

определяется индивидуальной способностью 

оставаться в осознавании без отвлечения; мо-

мент узнавания, длящийся, пока человек не 

забудется вновь. Эти «дни» могут быть весь-

ма краткими для обычных людей.

Возможность для просветления в бардо 

становления предоставляется практикующим 



Бардо

163

среднего уровня; не самым лучшим, но уже и 

не обычным людям. Наиболее продвинутые 

практики освобождаются в дхармакаю в мо-

мент смерти, во время сияния основы полно-

го достижения, в то время как обычные люди 

не способны реализовать природу своего ума 

в бардо. Придя в себя после состояния забы-

тья, обычные существа проходят через четыре 

очень тонкие стадии растворения: растворе-

ния пространства в свете, света — в мудрости, 

мудрости — в единстве и единства — в спон-

танном присутствии. В это время у среднего 

практикующего есть возможность освобо-

диться в самбхогакаю. Обычный человек пе-

реживает качества спонтанного присутствия 

негативно, воспринимая проявления му-

дрости как слишком резкие, слишком яркие. 

В «Тибетской книге мёртвых» объясняется, 

что проявления мудрости обладают чрезмер-

ной яркостью, настолько интенсивной, что 

смотреть на неё невыносимо. Позднее, когда 

миры сансары и нирваны проявляются одно-

временно, различный свет, испускаемый ше-

стью мирами сансары, выглядит более при-

ятным и привлекательным, завлекая тех, кто 

не практиковал, обратно в сансарическое 

существование. Бардо дхарматы заканчива-

ется, и разворачивается бардо становления. 

Но прежде чем это произойдёт, будет ещё 

один, последний шанс просветления в бар-

до дхарматы, когда проявляются восемь врат 



Повторяя слова Будды

164

спонтанного присутствия. Практикующий, 

узнающий осознавание, в это время способен 

являть вовне нирманакаи, подобно солнцу, 

сияющему в небе. Ведь одно солнце может 

проявиться одновременно во всём мире на 

бесчисленных водных поверхностях. Точно 

так же будда-активность, проявляющаяся на 

благо существ, непрерывна и всепроникающа, 

в чём и заключается смысл достижения со-

стояния самбхогакаи в бардо дхарматы.

Чтобы подготовиться к состоянию бар-

до, очень важно всегда держать в уме такую 

мысль: «Что бы я ни испытывал сейчас, что 

бы ни происходило — всё это нереально, ил-

люзорно». После такого тренинга будет зна-

чительно легче вспомнить эту мысль, нахо-

дясь в состояниях бардо. Наиболее важным, 

однако, является пребывание в состоянии 

ригпа; в природе ума. Что бы ни происходи-

ло с миром, встаёт он на голову или вывора-

чивается наизнанку, это не имеет значения; 

просто расслабьтесь и пребывайте в ригпа. 

Нет необходимости объяснять каждое и вся-

кое переживание, которое может иметь место, 

потому что нет конца идеям, которые может 

произвести дуалистический ум. Нет ника-

кой необходимости категоризировать все эти 

вещи. Гораздо важнее решить узнать ригпа, 

вне зависимости от того, что происходит. Всё, 

что происходит в состояниях бардо, мучи-

тельно интенсивно; гораздо более интенсивно, 



Бардо

165

чем то, что мы переживаем в обычной жизни. 

Звуки воспринимаются как миллионы рас-

катов грома, звучащих одновременно. Свет 

ярок, как сто тысяч солнц, сияющих в ясном 

небе, а гневные призраки имеют невероятные 

размеры: они огромны, как гора Сумеру. На 

самом деле божества — это выражение при-

роды нашего собственного ума. Нет ничего 

внешнего, от чего нужно было бы пытаться 

убежать. Все эти звуки — наши собственные 

звуки, все цвета — наши собственные цвета, а 

свет — наш собственный свет. Поскольку все 

эти проявления порождаются нами самими, 

мы и должны признать их таковыми. Знаю-

щий это не будет напуган.

Кроме того, нельзя быть полностью уве-

ренным в том, в какой именно последо-

вательности все эти переживания будут 

разворачиваться во время смерти. Эта по-

следовательность полностью зависит от каж-

дого отдельно взятого человека. Обобщения 

здесь неуместны. Причина этого заключается 

в том, что природа дхарматы неизмерима и 

непостижима. Она не согласуется ни с каким 

концептуальным мышлением, поэтому может 

проявиться всё что угодно и в каком угодно 

порядке. Переживания могут сначала про-

являться слабо, затем усиливаться и, наконец, 

исчезать совсем, а могут начинаться с пода-

вляющих присутствий, а потом растворяться, 

превращаясь в маленькие и слабые. Нет ни-



Повторяя слова Будды

166

какой возможности предсказать последова-

тельность появления переживаний. Но если 

вы сможете просто пребывать в состоянии 

ригпа, полностью свободном от концепций, 

то не имеет никакого значения, в каком по-

рядке появляются переживания.

Что бы мы ни испытывали, всё нужно вос-

принимать без ожиданий, надежд или страха. 

Всё, что мы видим, есть не что иное, как про-

явления ума. Если бы было что-то реальное 

или материальное, что мы могли бы ощутить 

как «другое», мы обоснованно могли бы либо 

бояться, либо испытывать влечение. Но прак-

тику, знающему, что видимые формы немате-

риальны, что они — всего лишь игра природы 

его собственного ума, беспокоиться не о чем.

Проблемы начинаются, когда мы воспри-

нимаем нематериальные видимости как нечто 

реальное и прочное. Это подобно испугу от 

ночного кошмара. Сон совершенно нереален, 

но мы всё равно наделяем его некоей субстан-

циональностью. Если подходить с таким от-

ношением к посмертным переживаниям, то 

проблемы определённо будут. Как и во сне, всё 

в состоянии бардо нематериально и нереально, 

подобно формам пространства. Как может 

пространство повредить пространству?

Понять это легко. Настоящий тигр может 

напасть и убить нас; это действительно воз-

можно. Причина этого в том, что это фи-

зический тигр, а у нас есть физическое тело. 



Бардо

167

Но переживания в бардо — не физические; 

они не материальны, не вещественны. Верить 

в то, что они могут повредить нам, — это всё 

равно что верить, что нарисованный тигр мо-

жет нас съесть; невероятно глупо. В состоянии 

бардо вещи действительно воспринимаются 

нами как реальные, но они не обладают ника-

кой твёрдой реальностью. Тело, которым мы 

обладаем в состоянии бардо, — это иллюзия 

реального, физического тела, состоящего из 

материальных элементов. В бардо наше тело 

подобно радуге, оно не может быть ничем 

убито, ничто не способно причинить ему вред. 

Только наша вера в то, что мы можем постра-

дать, создаёт проблему. Это совсем не то же са-

мое, что реальный тигр из плоти и крови, спо-

собный разорвать нас на части. Есть история 

об одном практикующем из провинции Кхам, 

который долго практиковал учение, называе-

мое «иллюзорным телом» (одну из Шести йог 

Наропы). Он привык к мысли о том, что его 

тело иллюзорно, подобно призраку. Однаж-

ды валун сорвался с горы и покатился вниз, 

прямо на него. Его неожиданно осенило, что 

валун иллюзорен и его собственное тело тоже 

иллюзорно, так что никакого вреда случиться 

не может. И он просто остался на месте. На-

блюдатели видели, как этот огромный валун 

свалился прямо на него и покатился дальше, 

не причинив ему никакого вреда. Такие вещи 

возможны потому, что, для начала, всё созда-



Повторяя слова Будды

168

но нашим умом, а ум — как алмазные копи: 

из него может появиться всё что угодно. Су-

ществуют и другие истории о практикующих, 

которые сталкивались с тиграми или медве-

дями. Они совали руку в пасть дикого зверя, 

чтобы проверить, действительно ли это всего 

лишь магическая видимость, и думали при 

этом: «Чему может быть причинён вред?» По 

каким-то причинам ничего страшного не про-

исходило. Мой собственный коренной учитель 

рассказывал мне такие истории.

Миларепа заявлял, что он — йогин, в со-

вершенстве освоивший практику иллюзорного 

тела и обретший совершенное понимание того, 

что всё иллюзорно. Поэтому он мог проходить 

через каменные стены своей пещеры и выхо-

дить через крышу, а не через дверь. Один из 

его главных учеников, Речунгпа, покинул этот 

мир через потолок своей пещеры, оставив ви-

димое отверстие там, где его первоначально не 

было. Он отправился прямо в небесные миры, 

не оставив позади физического тела. Это воз-

можно только при сочетании йоги иллюзор-

ного тела с махамудрой. Шесть йог Наропы 

называются путём метода. Махамудра назы-

вается путём освобождения. Практика одного 

только пути метода, или средств, без объеди-

нения его с путём освобождения, не даёт та-

ких достижений: они возможны только тогда, 

когда видение махамудры объединено с путём 

средств. То, что перерождается, есть не что 



Бардо

169

иное, как то самое, что сейчас чувствует себя 

счастливым или грустным. Перерождается не 

наше тело или речь; перерождается наш соб-

ственный ум, обременённый ментальными 

отпечатками прошлого и привычными кар-

мическими тенденциями. Когда мы видим 

сны, мы чувствуем, что во сне у нас есть тело. 

Возможно, нам снится, что нас преследует или 

пожирает тигр. Ничего такого на самом деле 

не происходит, хотя в нашем заблуждении мы 

и уверены, что всё это реально происходит в 

действительности. Именно это и происходит 

после смерти. Из-за заблуждения мы дума-

ем, что происходит множество событий, тогда 

как в действительности не происходит ничего. 

К сожалению, мы лишены возможности вы-

бирать, что именно переживать в это время.

Испытываемое нами находится в соответ-

ствии с нашими кармическими отпечатками. 

После смерти наш ум («то, что переживает») 

воспринимается нами как находящийся в теле. 

Хотя это всего лишь ментальное тело, мы по 

привычке считаем его грубо материальным. 

Всё — с момента смерти до момента вхож-

дения в новую утробу — направляется силой 

наших собственных кармических отпечатков. 

Конечно, если у нас есть некоторая стабиль-

ность в практике, можно применить опреде-

лённые методы и наставления, но по большей 

части свободы выбора у нас нет. Эти привыч-

ные тенденции — сила кармы, которая за-



Повторяя слова Будды

170

ставляет наш нематериальный ум воплотить-

ся, принять новое материальное рождение.

С точки зрения абсолютной истины, смер-

ти, рождения и переживания этой жизни — не 

что иное, как поверхностная реальность. Есть 

традиционный образ двух людей: один уснул 

и видит сны, а другой не уснул и снов не ви-

дит. Разумные существа подобны человеку, 

который уснул и которому снятся мириады 

различных переживаний, включая смерти и 

перерождения. Будды подобны человеку, ко-

торый не уснул и бодрствует; ему это не снит-

ся. Когда мы просыпаемся, куда деваются все 

наши сны? Они бесследно исчезают. Таково 

различие между просветлённым состоянием и 

помрачённым состоянием обычного существа.

В учениях об абсолютной истине никогда 

не упоминается о смерти или перерождениях 

природы будды. Природа ума, которая фак-

тически есть состояние изначального Будды 

Самантабхадры, пребывает вне рождения и 

смерти. Но обычные существа, пребывающие 

в состоянии сна сансарического существова-

ния, испытывают иллюзию смерти и рожде-

ния. В этом смысле существуют и смерть, и 

перерождение.

Наша сущностная природа такая же, как у 

Самантабхадры. Воистину мы — вне смерти, 

мы не умираем и не перерождаемся; но ка-

жется, что это с нами происходит. Не умирая 

в действительности, мы верим, что умираем; 



Бардо

171

не перерождаясь на самом деле, мы считаем, 

будто принимаем новое рождение. В действи-

тельности это подобно тому, как если бы вчера 

ночью нам приснилось, что мы умерли и ро-

дились вновь: было это на самом деле или нет?

Мы ещё не пробудились по-настоящему 

от состояния сна изначального неведения; 

но, когда мы узрим, пусть всего на миг, есте-

ственное лицо осознавания, это будет подобно 

состоянию непосредственно перед пробужде-

нием; подобно состоянию утреннего полусна, 

когда мы ещё не проснулись окончательно. На 

самом деле мы ещё спим, поскольку, помимо 

этого мгновения осознавания, мы принимаем 

всё как абсолютно реальное и плотное, слов-

но спящий, который верит, что происходящее 

в его сне происходит наяву. Все сновидения 

происходят во время состояния сна, в системе 

координат сна. Точно так же все наши удо-

вольствия и боль, надежды и страхи, всё, что 

мы испытываем сейчас в состоянии бодрство-

вания, мир, мы сами и другие люди, всё это 

происходит в контексте дуалистического со-

знания. Все драмы и проявления дуалистиче-

ского ума — это отражение нашей собственной 

будда-природы. До тех пор пока мы верим, что 

переживания дуалистического ума реальны, 

мы будем бесконечно бродить в сансариче-

ском существовании. С изначальным Буддой 

Самантабхадрой дело обстоит иначе. Он ни-

когда не засыпал, так откуда же взяться снам?



Информация и события,

связанные с линией преемственности 

Тулку Ургьена Ринпоче

www.blazingsplendor.com

www.shedrub.org

На этих интернет-страницах вы можете 

найти дополнительную информацию по теме, 

освещённой в данной книге, контактные адре-

са мест проведения учений и медитативных 

ритритов, архивы и издания, скачиваемые 

изображения, которые можно использовать 

в качестве заставок на компьютере, биогра-

фии мастеров линии передачи учения, более 

детальный глоссарий и перечень рекомендо-

ванной литературы по теме.



КАК ОБРАЩАТЬСЯ С БУДДИЙСКИМИ КНИГАМИ

Дхарма — учение Будды — чудодействен-

ное лекарство, помогающее вам самим и всем 

живым существам избавиться от страданий. 

Ко всякой книге, содержащей учение Будды 

(а даже одно слово Дхармы или имя Будды 

делают книгу таковой), следует относиться 

уважительно, на каком бы языке она ни была 

написана. Избегайте класть книгу на пол или 

на стул. Не переступайте через книгу и не 

ставьте на неё какие-либо предметы — даже 

изображения Будды или божеств. Храните 

книги Дхармы на алтаре или в другом по-

чётном, чистом и предпочтительно высоком 

месте. 

Не выбрасывайте, как мусор, старые или 

ненужные книги, содержащие учение Будды. 

Если возникла такая необходимость, лучше 

сожгите их: предание огню считается уважи-

тельным способом избавиться от пришедшего 

в негодность религиозного текста. Таким же 

образом рекомендуется с почтением относить-

ся и к писаниям других духовных традиций.



Серия «САМАДХИ»

Научно-популярное издание

Тулку Ургьен Ринпоче

ПОВТОРЯЯ СЛОВА БУДДЫ

Редактор серии «Самадхи» Александр А. Нариньяни
Редактор Г. А. Разумова

Корректоры Е. Степанович, Л. Гагулина
Оригинал-макет Е. Ниверт

Дизайн переплёта Ю. Болдырева

ООО «Открытый Мир»
115093, г. Москва, ул. Павловская, д. 18, стр. 1

Тел.: +7 495 789 82 31
Наши электронные адреса:

http://www.ombooks.ru,
E-mail: samadhi@ombooks.ru

Подписано к печати 01.10.2008
Формат 84х100/32

Печать офсетная. Усл. печ. л. 8,58
Тираж 3000 экз. Заказ №



Естественное состояние ума  — 
это наивысшее духовное до-
стижение, непревзойдённая 
реализация, безошибочное, в 
точ ности такое, каково оно 
есть на самом деле, — не следу-
ет искать где бы то ни было во-
вне: оно здесь, внутри нас. Мы 
становимся просветлёнными, 

открывая и переживая то, что и так всегда присутство-
вало и присутствует внутри нас. Однако стабильность 
этого совершенного состояния достигается лишь при 
помощи метода и мудрости. Метод — это должное по-
ведение, а мудрость — верное воззрение. Коль скоро 
подлинная цель духовного пути — смягчить наш не-
послушный, грубый нрав, нам необходимо объединить 
воедино воззрение и поведение Великого совершенства. 
Практики накопления и очищения призваны облегчить 
этот процесс, и именно они являются основными тема-
ми, ко торые Тулку Ургьен Ринпоче раскрывает перед 
читателем в своей книге «Нарисованное радугой».

Тулку Ургьен Ринпоче — прославленный мастер 
дзогчен, один из величайших буддийских учителей 
ХХ века, сыгравший ключевую роль в принесении со-
кровенных учений тибетского буддизма на Запад. 

Формат 84х100/32, переплёт, 336 с.

ISBN 978-5-9743-0139-1

Тулку Ургьен Ринпоче

НАРИСОВАННОЕ РАДУГОЙ
Собрание наставлений по различным аспектам 

стадий зарождения и завершения

Предисловие
Чокьи Ньимы Ринпоче

Перевод с английского
Бориса Гребенщикова

Е
э
с
р
т
е
е
в
с

открывая и переживая то

П

П
Б





<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /All
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJDFFile false
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages false
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages false
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages false
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /Description <<
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000500044004600206587686353ef901a8fc7684c976262535370673a548c002000700072006f006f00660065007200208fdb884c9ad88d2891cf62535370300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef653ef5728684c9762537088686a5f548c002000700072006f006f00660065007200204e0a73725f979ad854c18cea7684521753706548679c300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002000740069006c0020006b00760061006c00690074006500740073007500640073006b007200690076006e0069006e006700200065006c006c006500720020006b006f007200720065006b007400750072006c00e60073006e0069006e0067002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f00630068007700650072007400690067006500200044007200750063006b006500200061007500660020004400650073006b0074006f0070002d0044007200750063006b00650072006e00200075006e0064002000500072006f006f0066002d00470065007200e400740065006e002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000640065002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200063006f006e00730065006700750069007200200069006d0070007200650073006900f3006e002000640065002000630061006c006900640061006400200065006e00200069006d0070007200650073006f0072006100730020006400650020006500730063007200690074006f00720069006f00200079002000680065007200720061006d00690065006e00740061007300200064006500200063006f00720072006500630063006900f3006e002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f007500720020006400650073002000e90070007200650075007600650073002000650074002000640065007300200069006d007000720065007300730069006f006e00730020006400650020006800610075007400650020007100750061006c0069007400e90020007300750072002000640065007300200069006d007000720069006d0061006e0074006500730020006400650020006200750072006500610075002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f006200650020005000440046002000700065007200200075006e00610020007300740061006d007000610020006400690020007100750061006c0069007400e00020007300750020007300740061006d00700061006e0074006900200065002000700072006f006f0066006500720020006400650073006b0074006f0070002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea51fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e3059300230c730b930af30c830c330d730d730ea30f330bf3067306e53705237307e305f306f30d730eb30fc30d57528306b9069305730663044307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e30593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020b370c2a4d06cd0d10020d504b9b0d1300020bc0f0020ad50c815ae30c5d0c11c0020ace0d488c9c8b85c0020c778c1c4d560002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken voor kwaliteitsafdrukken op desktopprinters en proofers. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200066006f00720020007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c00690074006500740020007000e500200062006f007200640073006b0072006900760065007200200065006c006c00650072002000700072006f006f006600650072002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020007000610072006100200069006d0070007200650073007300f5006500730020006400650020007100750061006c0069006400610064006500200065006d00200069006d00700072006500730073006f0072006100730020006400650073006b0074006f00700020006500200064006900730070006f00730069007400690076006f0073002000640065002000700072006f00760061002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f0074002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a00610020006c0061006100640075006b006100730074006100200074007900f6007000f60079007400e400740075006c006f0073007400750073007400610020006a00610020007600650064006f007300740075007300740061002000760061007200740065006e002e00200020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006600f600720020006b00760061006c00690074006500740073007500740073006b0072006900660074006500720020007000e5002000760061006e006c00690067006100200073006b0072006900760061007200650020006f006300680020006600f600720020006b006f007200720065006b007400750072002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents for quality printing on desktop printers and proofers.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /NA
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure true
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles true
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /NA
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




