

[bookmark: bookmark0]БЛАГОРОДНАЯ МАХАЯНСКАЯ
СУТРА
О ЗАПРЕДЕЛЬНОЙ МУДРОСТИ,
[bookmark: bookmark3]ИМЕНУЕМАЯ
«ВАДЖРНЫМ ОТСЕЧЕНИЕМ»[footnoteRef:0] [0:  Часто переводится как «Алмазная сутра» или «Сутра алмазного резака». Однако слово «ваджра», используемое в названии, не объясняется как означающее «алмаз» ни в самой сутре, ни в доступных нам индийским комментариям к ней (таких авторов, как Асанга, Васубандху и Камалашила). В самой беседе Будда даже не упоминает слово «ваджра» (по крайней мере, в тибетских или санскритских её изданиях), а называет её просто «праджняпарамитой»: «Субхути, это наставление Дхарме называется «праджняпарамита (запредельная мудрость)»; так его и следует запомнить». Во вступлении к своему изданию и переводу этой сутры буддийский учёный Эдвард Конзе сказал: «Обычно, следуя Максу Мюллеру, «Ваджраччхедика-сутру» переводят как «Алмазная сутра». Нет никаких оснований для отказа от этого распространённого перевода, но, строго говоря, крайне маловероятно, что буддисты в данном случае понимают «ваджру» как материал, который мы называем «алмазом». В своём комментарии Камалашила отмечает, что «ваджра» здесь означает некий инструмент со сверхпрочными свойствами алмаза: «Подобным образом, это - «алмазный отсекатель», выполняющий две функции. Поскольку он в качестве ваджры отсекает завесу омрачений и тонкую завесу к всеведению, которую трудно уничтожить, - это указывает на необходимость отбрасывания двух завес. В другом случае отсечение «подобно ваджре», поскольку оно напоминает очертания ваджры: концы ваджры массивны, а средняя часть её тонка. Точно так же о запредельной мудрости учат как об обширной в начале и в конце - т.е. в качестве основы устремлённых деяний и уровня будды. Тонкая средняя часть указывает на чистые уровни высшего намерения. Потому она подобна ваджре, поскольку указывает на три уровня как её основные темы». (Здесь и далее в тексте данной сутры - примечания переводчика на английский язык.)] 

На санскрите: Арья Ваджраччхедика Нама
Праджняпарамита Махаяна Сутра[footnoteRef:1]. [1:  Слова, образующие название сутры, в различных изданиях располагаются в несколько разном порядке.] 

На тибетском языке: phags pa shes rab kyi pharol tu phyin
pa rdo rje gcod pa zhes bya ba theg pa chen poi mdo
Поклон всем буддам и бодхисаттвам!
Так я слышал. Однажды Бхагаван пребывал в Шравасти, в роще царевича Джеты, в саду Анатхапиндады[footnoteRef:2] вместе с великой Сангхой из тысячи двухсот пятидесяти бхикшу и великим собранием бодхисаттв-махасаттв. [2:  более подробная сноска об этом персонаже есть на стр. 277.] 

Утром Бхагаван облачился в монашеское одеяние и накидку, взял свою чашу для сбора подаяний и пошёл в великий город Шравасти за подаянием. После сбора подаяния в великом городе Шравасти Бхагаван усладился собранной пищей и совершил деяние пищи[footnoteRef:3], поскольку он отказался от приятия поздней пищи[footnoteRef:4]. Затем он отложил чашу и снял накидку. Он омыл ноги, сел на приготовленное сиденье и, скрестив ноги и выпрямившись, сосредоточил внимание перед собой. Тогда многие бхикшу приблизились к тому месту, где находился Бхагаван, и, поклонившись стопам Бхагавана, трижды обошли вокруг него и сели в стороне. [3:  В комментарии Камалашилы объясняется, что «деяние пищи» включает в себя множество аспектов деяний, которые все, так или иначе, направлены на принесение блага живым существам.]  [4:  В комментарии Камалашилы объясняется, что это относится к особым аскетическим добродетелям, предписанным Буддой (санскр. duta-gungae; тиб. sbyangs pa’i yon tan) и включающим употребление пищи только раз в день.] 

В то же самое время к тому собранию присоединился почтенный Субхути и сел среди них. Затем он встал со своего места, обнажил правое плечо, преклонил правое колено, почтительно сложил ладони и обратился к Бхагавану:
«Восхитительно, что Бхагаван, Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда приносит наивысшее благо бодхисаттвам-махасаттвам, относится к бодхисаттвам-махасаттвам с высочайшим доверием! Восхитительно, Сугата[footnoteRef:5]! Бхагаван, в чём следует пребывать тому, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, как им следует совершенствоваться, как обуздывать свой ум?» [5:  Буквально: «Ушедший к блаженству» (санскр. sugata; тиб. bde bar gsheg pa); распространённый эпитет Будды.] 

Бхагаван ответил почтенному Субхути: «Хорошо сказано, хорошо сказано, Субхути. Верно, Субхути, верно. Татхагата приносит наивысшее благо бодхисаттвам-махасаттвам. Татхагата относится к бодхисаттвам-махасаттвам с высочайшим доверием. Поэтому слушай, Субхути, и запоминай, как следует. Я объясню тебе, в чём следует пребывать тому, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, как им следует совершенствоваться, как обуздывать свой ум».
Почтенный Субхути ответил: «Так и будет, Бхагаван», - и изготовился слушать.
Бхагаван сказал: «Субхути, тот, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, должен породить бодхичитту и думать так: «Сколько бы ни было живых существ - рождённых из яйца, из утробы, из жара и влаги, рождённых чудесно; имеющих физический облик или его не имеющих; имеющих различение или его не имеющих; не имеющих различения, но не лишённых [тонкого] различения - мир живых существ, сколько бы их ни было, мысленно обозначенных как «живые существа», всех их без исключения я выведу за пределы печали в нирвану без остаточных совокупностей (скандх). Но хотя все без исключения бесчисленные живые существа будут таким образом выведены за пределы печали, ни одно живое существо таким образом не будет выведено за пределы печали».
По какой причине? Субхути, если бодхисаттва имеет представление «живое существо», его нельзя назвать «бодхисаттвой». По какой причине? Субхути, если кто-то имеет представление «живое существо», «существо», «личность», его нельзя назвать «бодхисаттвой».
Субхути, бодхисаттва совершает даяние, не пребывая ни в единой вещи; он совершает даяние, не пребывая ни в едином явлении. Даяние не следует совершать, пребывая в видимом, слышимом, обоняемом, вкушаемом, осязаемом или в дхармах. Субхути, бодхисаттва совершает даяние без пребывания в различении чего бы то ни было в виде любого обозначения. По какой причине? Субхути, потому что множество заслуг бодхисаттвы, совершающего даяние без пребывания, трудно измерить.
Субхути, как ты думаешь, легко ли измерить пространство в восточном направлении?»
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван».
Бхагаван сказал: «Субхути, точно так же, как ты думаешь, легко ли измерить пространство в южном, западном, северном и всех промежуточных направлениях, а также во всех десяти сторонах света?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван».
Бхагаван сказал: «Субхути, точно так же трудно измерить множество заслуг, обретённых бодхисаттвой, совершающим даяние без пребывания в чём-либо.
Субхути, как ты думаешь, можно ли распознать Татхагату как наделённого признаками совершенства?[footnoteRef:6]». [6:  «Наделённого признаками совершенства» (санскр. laksana sampadaa; тиб. mtsan phun sum tsogs pas) можно перевести с санскрита как «благодаря обладанию знаками»; слово «sampad» означает «достижение», «обладание», и т.д. Отсюда выбор Конзе - «обладание его знаками». Однако sampad также означает «совершенство», «превосходство» и т.д. (Apte, p.1, 664), что в этом значении используется в комментарии Камалашилы (p. 220b): «Поскольку они находятся в положении ясном и завершённом, они также совершенны...» (Тиб. de dag kyang yul na gnas pa dang, gsal ba dang, rdzogs pas phun sum tsogs pa’o).] 

Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. Согласно признакам совершенства нельзя распознать Татхагату. По какой причине? То, что Татхагата назвал признаками совершенства, не является признаками совершенства».
Бхагаван сказал почтенному Субхути: «Субхути, когда есть признаки совершенства, есть и заблуждение. Когда нет признаков совершенства[footnoteRef:7], нет и заблуждения. Потому воспринимай Татхагату как признаки и отсутствие признаков[footnoteRef:8]». [7:  «‘di ji snyam du sems, mtsam phun sum tsogs pa» следует читать как «ji tsam du mstan phun sum tsogs pa» в соответствии с изданиями Tog Palace, малым и Lanchau.]  [8:  Конзе и другие переводят laksana-alaksanatas tathagato drasaavyae как «Татхагату следует видеть, [исходя] из непризнаков как признаков». (The Sacred Books of the East, p.115. В этом издании написано: laksanalaksanatvatae). Однако в тибетских переводах читаем: de bzhin gshegs pa la mtsan dang mtsan ma med par blta’o (в нашем тексте - mtsan dang mtsan med, в то время как в других - mtsan dang mtsan ma med), где сочетание laksana-alaksana переводится как «признаки и отсутствие признаков» вместо «отсутствие признаков в качестве признаков». Тибетский перевод соответствует комментарию Камалашилы (стр. 221а): «...насколько существуют совершенные признаки», означает «в абсолютном смысле, насколько существует цепляние за совершенные признаки, настолько присутствует ошибочное цепляние». Фразу «насколько нет совершенных признаков» следует понимать как разъяснённую противоположным образом. Здесь говорится о том, как следует практиковать, а именно - посредством йогического равновесия. Тем самым дано указание на то, как охранять собственный ум - посредством отбрасывания двух крайностей. «Таким образом» и следует рассматривать Татхагату благодаря признакам - подобно магически сотворённому Будде. Это избавляет от крайности осуждения, благодаря неосуждению Нирманакаи Бхагавана на условном уровне. Никакие признаки, в конечном счёте, не следует рассматривать, потому что признаки вообще не определены. Тем самым устраняется крайность наложения [цепляния]».] 

Почтенный Субхути спросил Бхагавана: «Бхагаван, в будущем, в конце пяти столетий[footnoteRef:9], когда святая Дхарма полностью уйдёт в небытие, возникнет ли у живых существ правильное различение после разъяснения слов таких сутр[footnoteRef:10], как эта?[footnoteRef:11]» [9:  Это разъясняет Камалашила в своём комментарии (стр. 220а): «Поскольку общеизвестно, что учение Бхагавана «будет существовать в течение пяти периодов по пятьсот лет.», следовательно, «конец» рассматривается отдельно из-за преобладания в то время пяти упадков».]  [10:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace сказано bshad pa ‘di la, что мне трудно понять, в то время как в двух других наших изданиях - bshad pa dag la или «после разъяснения», что соответствует Камалашиле и санскриту.]  [11:  Камалашила: «.“как эта» означает «глубокого и обширного смысла»...».] 

Бхагаван сказал: «Субхути, не говори так: «...в будущем, в конце пяти столетий, когда святая Дхарма полностью уйдёт в небытие, возникнет ли у каких-либо живых существ правильное различение после разъяснения слов таких сутр, как эта.»[footnoteRef:12] Кроме того, Субхути, в будущем, в конце пяти столетий, когда святая Дхарма полностью уйдёт в небытие, будут бодхисаттвы-махасаттвы, обладающие нравственностью, обладающие достоинствами, обладающие мудростью. Более того, Субхути, эти бодхисаттвы-махасаттвы поклонялись не единственному будде. Они породили корни добродетели в отношении не единственного будды. Субхути, будут бодхисаттвы-махасаттвы, поклонявшиеся многим сотням тысяч будд и породившие корни добродетели в отношении многих сотен тысяч будд. [12:  Во всех четырёх тибетских изданиях Бхагаван велит Субхути не делать цитируемое утверждение, в то время как в переводе с санскрита, как у Конзе, Бхагаван говорит: «Не говори так, Субхути!», а затем продолжает: «Да, в будущем.». Это, похоже, больше соответствует следующему слову «более того» в изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace.] 

Субхути, Татхагата знает тех, кто обретёт глубочайшую веру после объяснения слов таких сутр, как эта. Субхути, Татхагата их увидит. Субхути, все те живые существа породят и в совершенстве создадут невообразимое множество заслуг. По какой причине? Субхути, те бодхисаттвы-махасаттвы не будут различать «я», не будут различать «живое существо», не будут различать «существо», не будут различать «личность».
Субхути, те бодхисаттвы-махасаттвы не будут различать явления и не-явления; они не будут ни различать, ни не-различать[footnoteRef:13]. По какой причине? Субхути, если те бодхисаттвы-махасаттвы различают дхармы, это само по себе является их[footnoteRef:14] цеплянием за «я», цеплянием за «живое существо», цеплянием за «существо», цепляние за «личность». Даже если они различают явления как несуществующие[footnoteRef:15], это их цепляние за «я», цепляние за «живое существо», цепляние за «существо», цепляние за «личность». [13:  Поскольку издания Tog Palace и Lanchou соответствуют санскриту, а также комментарию Камалашилы, мы перевели это так. В издании Lhasa Zhol: «.и не будут различать в качестве различения или неразличения»; в малом тексте: «.и не будут различать».]  [14:  В малом тексте: «ими»; в трёх остальных - «их». Конзе переводит санскритское «tesam» как «с ними»; таким образом, «.с ними будет цепляние за «я».».]  [15:  Всего этого предложения нет в санскритском оригинале. Однако оно встречается в одном из трёх вариантов в тибетских изданиях. В издании Lhasa Zhol: «...даже если они считают явления несуществующими...»; в издании Tog Palace: «.даже если они различают явления как несуществующие.»; в Lanchou и малом тексте: «. даже если они различают явления как бессамостные.». В комментарии Камалашилы об этом не упомянуто, что предположительно говорит о том, что этой фразы не было в той версии, которой он пользовался.] 

По какой причине? Субхути, у бодхисаттвы не должно быть ни ошибочного цепляния за явления, ни цепляния за не-явления».
И, думая об этом, Татхагата сказал: «Если тем, кто знает, что это наставление Дхарме подобно парому, нужно отбросить даже дхармы, что уж говорить о не-дхармах?»[footnoteRef:16] [16:  Поскольку следующее предложение вновь начинается со слов Бхагавана, неясно, произносил ли Бхагаван эти слова в данном случае. В комментарии Камалашилы (стр. 224b) цитируется «Арья Ратна Карандака сутра» (phags pa dkon mchog za ma tog gi mdo): «Почтенный Субхути, если тем, кто знает, что наставление Дхарме подобно парому, следует отбросить даже дхармату, что говорить о не-дхармах? И отбрасывание любой дхармы также не является даже не-дхармой».] 

Затем Бхагаван сказал почтенному Субхути: «Субхути, как ты думаешь, существует ли вообще та Дхарма, что была явно и всецело выявлена Татхагатой, то непревзойдённое полное совершенное просветление. Учил ли Татхагата какой-либо Дхарме?[footnoteRef:17]». [17:  Как в издании Lanchou, так и в малом тексте: «.постигнуто Татхагатой как непревзойдённое.» и «.была ли вообще преподана та Дхарма.».] 

Почтенный Субхути ответил: «Бхагаван, я понял смысл учений Бхагавана так: та Дхарма, какую Татхагата явно и всецело выявил, то непревзойдённое полное совершенное просветление, вообще не существует. Дхарма, проповеданная Татхагатой, вообще не существует. По какой причине? Ни одну дхарму, явно и всецело осуществлённую Татхагатой, невозможно ни ухватить, ни выразить; это и не дхарма, и не не-дхарма. По какой причине? Потому что благородные существа различают[footnoteRef:18] посредством несоставного[footnoteRef:19]». [18:  В комментарии Камалашилы цитируется текст (который он называет «Сокращённым изложением учения Будды», тиб. sangs rgyas yang dag par sdud pa, санскр. buddha-samgiti): «Ананда, то, что есть непорождение, неразрушение, непребывание и неизменение явлений является «благородной истиной». Ананда, Татхагата, обдумав это, сказал: «Благородных шраваков различают посредством несоставного». Это [означает], что, вне зависимости от того, возникают Татхагаты или нет, благодаря тому, что они постоянно так существуют и неизменны, [они] являются несоставными. В силу осознания этого, благородные различают благодаря этому, поскольку благородные различают посредством постижения таковости явлений (chos kyi de kho na). Иной таковости быть не может».]  [19:  Вместо ’dus ma bgyis следует читать ’dus ma byas. Возможно, редактор текста в издании Lhasa Zhol хотел придать слову «несоставное» более возвышенный оттенок, так как оно указывает на то, посредством чего различают существ благородные.] 

Бхагаван сказал почтенному Субхути: «Субхути, как ты думаешь, если бы сын или дочь благородной семьи, до краёв наполнив эту мировую систему[footnoteRef:20] из миллиарда миров сокровищами семи видов, совершили даяние[footnoteRef:21], этот сын или эта дочь благородной семьи создали бы благодаря этому безмерное множество заслуг?». [20:  Буквально: «великая тысяча трёх тысяч мировых систем» (санскр. trisahasramahasahasram lokadhatu; тиб. stong gsum gyi stong chen po’i ‘jig rten gyi khams) - число, распространённое в буддийской литературе. Здесь основной мир включает в себя четыре континента, солнце и луну, Сумеру (царицу гор), богов мира желаний и первый из четырёх формных миров Брахмы. «Мировые системы из трёх тысяч» относятся к трём категориям таких миров - тысяче основных мировых систем (с четырьмя континентами и пр.), их тысяче (или миллионе подобных мировых систем), называемых «средней тысячей», и их тысяче (или миллиарде мировых систем), называемых «великой тысячей». Таким образом, последняя из трёх категорий, «великая тысяча трёх тысяч мировых систем», включает в себя миллиард мировых систем.]  [21:  В этом месте сутры не указан конкретный «получающий» ни во всех четырёх тибетских изданиях, ни в комментарии Камалашилы, однако в издании Конзе отмечается, что «получающие» - это татхагаты, архаты, истинно совершенные будды.] 

Субхути ответил: «Безмерное, Бхагаван, безмерное, Сугата. Те сын или дочь благородной семьи создали бы благодаря этому безмерное множество заслуг. По какой причине? Бхагаван, то самое множество заслуг не является множеством. И потому Татхагата говорит: «Множество заслуг, множество заслуг».
Бхагаван сказал: «Субхути, в сравнении с любыми сыном или дочерью благородной семьи, которые, до краёв наполнив эту мировую систему из миллиарда миров сокровищами семи видов, совершили бы даяние, если бы кто-то взял[footnoteRef:22] всего одну гатху в четыре строки из этого наставления Дхарме, объяснил её и правильно и досконально проповедовал её другим, созданное благодаря этому множество заслуг было бы неизмеримо больше, оно было бы неисчислимым и невообразимым. По какой причине? Субхути, из этого возникает непревзойдённое полное совершенное просветление Татхагат, Архатов, истинно совершенных будд, из этого также возникает Будда-Бхагаван. По какой причине? Субхути, дхармы будды, именуемые «дхармами будды», - это те дхармы будды, о которых Татхагата учил как о несуществующих, потому их называют «дхармами будды». [22:  В комментарии Камалашилы объясняется, что «взял» означает «совершённое в начитывании» (bzung nas ni zhes bya ba kha ton du byas ba’o). В тибетском комментарии (стр. 93-4) сказано: «“Взял» означает «принял слова к сведению» - это применимо даже к держанию текста в руке - и стал начитывать».] 

Субхути, как ты думаешь, может ли у вошедшего в поток быть мысль: «Я достиг плода вошедшего в поток?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. По какой причине? Бхагаван, никто ни во что не входит, потому его называют «вошедшим в поток». Он не вошёл в зримое, не вошёл в слышимое, не вошёл в обоняемое или во вкушаемое, или в осязаемое, или в дхармы[footnoteRef:23]; потому его называют «вошедшим в поток». Бхагаван, если бы у того вошедшего в поток была мысль: «Я обрёл плод вошедшего в поток», это само по себе было бы цеплянием за это как за «я»[footnoteRef:24], цеплянием за это как за «живое существо», цеплянием за это как за «существо», цеплянием за это как за «личность». [23:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace - в единственном числе. В Lanchou и малом тексте - во множественном числе.]  [24:  Конзе переводит с санскрита sa eva tasya-atma-graho bhavet sattva-graho jiva-graho pudgala-graho bhaved iti как «...тогда это в нём будет схватыванием «я», схватыванием существа, схватыванием души, схватыванием личности».] 

Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, может ли у единожды возвращающегося быть мысль: «Я достиг плода единожды возвращающегося?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. По какой причине? Бхагаван, состояния единожды возвращающегося не существует. Потому и говорится: «единожды возвращающийся»[footnoteRef:25]». [25:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace, а также в санскритском издании, используемом Конзе, опущено следующее предложение, которое есть в двух других тибетских изданиях: «Бхагаван, если бы у единожды возвращающегося возникла мысль: «Я достиг плода однажды возвращающегося», это само по себе было бы цеплянием за это как за «я», цеплянием за это как за «живое существо», цеплянием за это как за «существо», цеплянием за это как за «личность?»] 

Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, может ли у невозвращающегося быть мысль: «Я достиг плода невозвращающегося?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. По какой причине? Бхагаван, состояния невозвращающегося вообще не существует. Потому и говорится: «невозвращающийся»[footnoteRef:26]. [26:  И вновь следующее предложение опущено, как и прежнее: «Бхагаван, если бы у невозвращающегося возникла мысль: «Я достиг плода невозвращающегося», это само по себе было бы цеплянием за это как за «я», цеплянием за это как за «живое существо», цеплянием за это как за «существо», цеплянием за это как за «личность?»] 

Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, может ли у архата быть мысль: «Я достиг плода архатства?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. По какой причине? Бхагаван, явление «архат» вообще не существует. Бхагаван, если бы у архата была мысль: «Я обрёл плод архатства», это само по себе было бы цеплянием за это как за «я», цеплянием за это как за «живое существо», цеплянием за это как за «существо», цеплянием за это как за «личность».
Бхагаван, Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда провозгласил меня высшим из тех, кто пребывает без клеш[footnoteRef:27]. Бхагаван, я архат, свободный от привязанности, но, Бхагаван, я не думаю: «Я - архат». Бхагаван, если бы я думал: «Я достиг архатства», Татхагата не говорил бы обо мне: «Сын благородной семьи Субхути - высший из тех, кто пребывает без клеш. Поскольку он ни в чём не пребывает, он пребывает без клеш, он пребывает без клеш». [27:  Конзе переводит это как: «высший из тех, кто пребывает в покое» (санскр. arana-viharinam agryo; тиб. nyon mongs pa med par gnas pa rnams kyi mchog). В переводе «Бесед Будды средней длины» (Majjhima Nikaya) (p. 1345, n.1263) упоминается, что Субхути был признан высшим в двух категориях: «тех, кто живёт без распрей, и тех, кто достоин даров». Хотя санскритское слово arana может означать «не сражающийся» (Apte, p.213), и, следовательно, «отсутствие распрей» или «покой», тибетский перевод «nyong mongs pa med pa» как «без омрачений» может отражать смысл этого эпитета, так как считалось, что Субхути в юности был очень гневлив, и ему пришлось отказаться от такого неблагого поведения, в частности, чтобы обрести высшие свершения.] 

Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, существует ли вообще та Дхарма, что была получена Татхагатой от Татхагаты, Архата, Истинного Совершенного Будды Дипанкары?»
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. Та Дхарма, что была получена Татхагатой от Татхагаты, Архата, Истинно Совершенного Будды Дипанкары, вообще не существует».
Бхагаван сказал: «Субхути, если бы некий бодхисаттва сказал: «Я сотворю благоустроенные поля»[footnoteRef:28], он сказал бы неправду. По какой причине? Субхути, поскольку благоустроенные поля называют «благоустроенными полями», Татхагата учит об этих благоустроенных как о несуществующих; потому их называют «благоустроенными полями». Следовательно, Субхути, бодхисаттва-махасаттва должен таким образом породить ум без пребывания, должен породить ум, ни в чём не пребывающий. [28:  Благоустроенные поля (санскр. kshetra-vyuhan; тиб. zhing bkod pa rnams) (в переводе Конзе — «гармонии будда-полей», в перевода Шопена — «чудесные устроения в моей сфере деятельности») относятся к созданию бодхисаттвами причин их будущих полей будд. ] 

Он должен породить ум, не пребывающий в зримом, не пребывающий в слышимом, обоняемом, вкушаемом, осязаемом или в дхармах. Субхути, подобно этому: если бы, например, тело существа стало таковым, стало таким большим, как Сумеру, царица гор, как думаешь, было бы то тело[footnoteRef:29] большим?». [29:  В санскритском издании Конзе это переведено как «личностное бытие», как и в следующем абзаце — слово «тело» (санскр. kaya; тиб. lus). Однако в начале этого абзаца используется санскритское слово kaya («...если, например, тело существа стало таковым, стало таким, большим, как Сумеру.).] 

Субхути ответил: «Бхагаван, то тело было бы большим. Сугата, то тело было бы большим. По какой причине? Татхагата учит, что оно ничем не является; потому его называют «телом». Поскольку Татхагата учит, что оно ничем не является, то его называют «большим телом».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, если было бы столько рек Ганг, сколько песчинок в реке Ганг, в них во всех было бы много песчинок?».
Субхути ответил: «Бхагаван, если бы было много тех самых рек Ганг, что говорить о песчинках в них!».
Бхагаван сказал: «Субхути, ты должен оценить, ты должен понять[footnoteRef:30]. Если некий мужчина или некая женщина, до краёв наполнив сокровищами семи видов столько миров, сколько песчинок в тех реках Ганг[footnoteRef:31], поднесли бы это татхагатам, архатам, истинно совершенным буддам, Субхути, как ты думаешь, много ли заслуг создали бы благодаря этому те мужчина или женщина?». [30:  В санскритском издании Конзе сказано arocayami te Subhuti prativedayami te, что он переводит как «это я объявляю тебе, Субхути, я хочу, чтобы ты это знал» - оба предложения от первого лица. Однако во всех четырёх тибетских изданиях, используемых для данного перевода - rab ‘byor, khyod mos par bya, khyod kyis khong du chud par bya’o, где вторая фраза переводится как «ты должен понять». Первую фразу можно перевести как «я объявляю тебе», если предположить, что тибетское слово mos («оценивать» или «верить») - в действительности smos («упоминать» или «объявлять»), поскольку одним из санскритских аналогов smos является arocayati (см. Lokesh Chandra, p. 1882). Ещё больше усложняет всё то, что в комментарии Камалашилы (стр. 233a) стоит: mos par bya zhes bya ba ni ‘dod pa ste, mos pa bskyed par bya’o khong du chud par bya’o zhes bya ba ni rtogs par bya ba ste shes rab bskyed do zhes bya ba’i tha tsig go / ‘di la snga ma ni phyi ma’i ‘bras bu’o / yang na phyi ma ni snga ma’i bshed pa’o / bshed ces bya ba ni sgra’o / wang dag par bstan zhes bya ba ni ‘dod pa ste mos par bskyed pa’i don to.]  [31:  В издании Lhasa Zhol, в отличие от трёх остальных тибетских изданий и санскритского издания Конзе, переведено: «...мировые системы равны песчинкам в реке Ганг». Поскольку этот вариант, видимо, не учитывает непосредственно предшествующий развёрнутый пример, здесь, в силу предположительной ошибки при переписывании, использованы варианты других текстов.] 

Субхути ответил: «Много, Бхагаван, много, Сугата. Те мужчина или женщина создали бы благодаря этому много заслуг».
Бхагаван сказал: «Субхути, по сравнению с тем, кто, до краёв наполнив столько миров сокровищами семи видов, совершил даяние татхагатам, архатам, истинно совершенным буддам, если бы кто-то взял всего одну гатху в четыре строки из этого наставления Дхарме, объяснил её и правильно и досконально проповедал её другим, заслуг, созданных благодаря этому, было бы неизмеримо больше, они были бы неисчислимы и невообразимы.
Более того, Субхути, если в любом месте на земле читают или проповедуют всего одну гатху в четыре строки из этого наставления Дхарме и это место становится истинным храмом[footnoteRef:32] мира с его богами, людьми и асурами, что говорить о том, кто берёт это наставление Дхарме, заучивает его, читает, постигает и должным образом вбирает в свой ум![footnoteRef:33] Не было бы ничего удивительнее! В том месте на земле, [где] пребывает Учитель, также находятся и другие уровни гуру[footnoteRef:34]». [32:  «Истинным храмом» (тиб. mchod rten du gyur; санскр. caityabhuta).]  [33:  Издания Lhasa Zhol и Tog Palace, а также комментарий Камалашилы сходятся в этом списке. В издании Lanchou и малом тексте: «.любой, кто берёт это учение Дхармы, записывает, заучивает, держит, читает, понимает и как следует принимает во внимание.».]  [34:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace это сформулировано не так, как в издании Lanchou и малом тексте. Первый вариант соответствует приведённому выше переводу (sa phyogs de na ston pa yang bzhugs te, bla ma’i gnas gzhan dag kyangs gnas so). Второй можно перевести как «в том месте на земле пребывает либо Учитель, либо некий другой подобный гуру» (sa phyogs de na ston pa’m, bla ma lta bu gang yang rungs bar gnas so). ] 

Почтенный Субхути ответил Бхагавану: «Бхагаван, каково название этого наставления Дхарме? Как следует его запомнить?».
Бхагаван ответил почтенному Субхути: «Субхути, это наставление Дхарме называется «праджняпарамита (запредельная мудрость)»; так его и следует запомнить. По какой причине? Субхути, та запредельная мудрость, о которой учит Татхагата, не является запредельной, поэтому её называют «запредельной мудростью».
Субхути, как ты думаешь, существует ли вообще Дхарма, которой учит Татхагата?».
Субхути ответил: «Бхагаван, Дхармы, которой учит Татхагата, вообще не существует»[footnoteRef:35]. [35:  С этого места начинается гильгитский фрагмент.] 

Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, много ли частиц земли, существующих в мировой системе из миллиарда миров?».
Субхути ответил: «Бхагаван, тех частиц земли много. Их много, Сугата. По какой причине? Бхагаван, о том, что является частицей земли, Бхагаван учил как о не-частице; поэтому её называют «частицей земли». О том, что является мировой системой, Бхагаван учил как о не-мировой системе; поэтому её называют «мировой системой».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, следует ли рассматривать того, кто обладает тридцатью двумя признаками великого существа, как татхагату, архата, истинно совершенного будду?»
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. По какой причине? Бхагаван, о тех явленных Татхагатой тридцати двух признаках великого существа Татхагата учил как о не-признаках; потому их называют «тридцатью двумя признаками Татхагаты»[footnoteRef:36]. [36:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace - «тридцать два при знака Татхагаты», в то время как в изданиях Lanchou, малом и санскритском - «тридцать два признака великого существа».] 

Бхагаван сказал: «Субхути, в сравнении с мужчиной или женщиной, которые полностью пожертвуют своими телами, числом равными песчинкам в реке Ганг, если кто-то, взяв всего одну гатху в четыре строки из этого наставления Дхарме, проповедает её другим[footnoteRef:37], благодаря этому он создаст неизмеримо больше заслуг, неисчислимых, невообразимых». [37:  В изданиях Lanchou и малом: «Если кто-то, взяв лишь одну гатху из четырёх строк этого учения Дхармы, правильно преподаст её другим...». Текст гильгитского фрагмента в этом абзаце соответствует изданиям Lhasa Zhol и Tog Palace. Перевод Конзе: «Господин: и опять же, Субхути, допустим, женщина или мужчина день за днём отрекаются от всего, что имеют, от всего, чем являются, столько раз, сколько песчинок в реке Ганг, и если они будут отрекаться от всего, что имеют, и от всего, чем являются, столько же кальп, сколько песчинок в реке Ганг - но если кто-то другой, взяв из этого учения Дхармы всего одну гатху из четырёх строк, покажет и прояснит её другим.». В этом его переводе смешаны между собой элементы из других текстов.] 

Тогда почтенный Субхути, восхитившись Дхармой, прослезился. Утерев слёзы, он ответил Бхагавану: «Восхитительно, Бхагаван, это наставление о Дхарме, так проповеданное Татхагатой![footnoteRef:38] Сугата, оно восхитительно! Бхагаван, с тех пор, как я обрёл высшую мудрость, я никогда ранее не слышал это наставление о Дхарме. Бхагаван, те живые существа, которые породят правильное различение, услышав объяснение этой сутры, будут достойны высшего восхищения! По какой причине? Бхагаван, потому что являющееся правильным различением не является различением; потому о правильном различении Татхагата говорил «правильное различение». Бхагаван, меня не удивляет[footnoteRef:39], что, слушая разъяснение этого наставления о Дхарме, я [это] представляю и принимаю во внимание. Бхагаван, в последние времена, в последнюю эпоху, в конце пяти столетий те живые существа, что получат это наставление о Дхарме, выучат его, прочтут и поймут, будут достойны высшего восхищения! [38:  Формулировка в изданиях Lanchou и малом отличается: «сколько бы Татхагата ни проповедовал это учение Дхармы.». Комментарий Каламашилы (стр. 236b) соответствует этой формулировке, и в нём указано, что «сколько бы» означает «разъяснить бодхисаттвам сколькими способами, сколько заслуживает разъяснение».]  [39:  Несмотря на то, что в обоих изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace - «ценить» (тиб. mos pa), в двух других тибетских изданиях, в комментарии Камалашилы (стр. 237b), а также в гильгитском санскритском фрагменте - «удивительный» (тиб. ngo mtsar, санскр. acharyae), а в санскритском издании Конзе переведено как «трудный» (санскр. «duskarae»).] 

Бхагаван, они не будут различать «я»; не будут различать «живое существо», не будут различать «существо», не будут различать «личность». По какой причине? Бхагаван, потому что само то, что является различением «я», различением «живого существа», различением «существа», различением «личности», не является различением. По какой причине? Потому что будды-бхагаваны свободны от всякого различения».
Бхагаван ответил почтенному Субхути: «Верно, Субхути, верно. Слушая объяснение этой сутры, те живые существа, что не боятся, не ужасаются и не ужаснутся, будут достойны высшего восхищения. По какой причине? Субхути, эта высшая запредельная мудрость, проповеданная Татхагатой, высшая запредельная мудрость, проповедуемая Татхагатой, была также проповедана неисчислимыми буддами-бхагаванами - потому её называют «высшей запредельной мудростью».
Субхути, само по себе запредельное терпение Татхагаты не является запредельным. По какой причине? Субхути, когда царь Калиюги[footnoteRef:40] отрубил мои конечности, в то время во мне не возникло различение «я»; различение «живого существа», различение «существа», различение «личности», и во мне не было никакого различения, но также не было и не-различения. По какой причине? Субхути, если бы в то время во мне возникло различение «я», тогда возникло бы и различение злобы; если бы возникло различение «живого существа», различение «существа», различение «личности», возникло бы и различение злобы. [40:  Хотя Шопен отмечает, что в гильгитском фрагменте - «злой царь» (санскр. «kaliraja»), во всех четырёх тибетских изданиях, как и в санскритском издании Конзе, - «калиюга». [Однако в «Джатаке о терпении», в которой идет речь о неодолимом терпении Бодхисаттвы, ставшего позднее Буддой, говорится о царе Калинга или царе Калинги. - Прим. корректора.]] 

Субхути, я ясно вижу, что в прошлый период времени, во время пятисот рождений, я был риши[footnoteRef:41] по имени Проповедник Терпения; даже тогда во мне не возникало различение «я»; не возникало различение «живого существа», различение «существа», различение «личности». Субхути, следовательно, бодхисаттва-махасаттва, полностью отбросив всё различение, должен породить ум непревзойдённого полного совершенного просветления. Он должен породить ум, не пребывающий в зримом. Он должен породить ум, не пребывающий в слышимом, обоняемом, вкушаемом, осязаемом или в дхармах. Он должен породить ум, не пребывающий также в не-дхармах. Он должен породить ум, вообще ни в чём не пребывающий. По какой причине? Само по себе то, что есть пребывание, не пребывает. Потому Татхагата учил: «Бодхисаттва должен совершать даяние, не пребывая». [41:  Санскр. «osi».] 

Субхути, бодхисаттва должен таким образом полностью совершать даяние ради блага всех живых существ. Однако то, что является различением «живого существа» есть не-различение. Тех же, кого Татхагата учил, говоря «все живые существа», также не существует. По какой причине? Субхути, Татхагата учит реальности, учит истине, учит таковости. Татхагата учит безошибочному.
Субхути, Дхарма, которая явно и всецело постигнута или явлена Татхагатой, не истинна и не ложна. Субхути, например, если зрячий человек вошёл во мрак, он вообще ничего не видит; так следует рассматривать бодхисаттву, полностью отказывающегося от даяния, впадая во что-либо.
Субхути, например, на рассвете, когда солнце восходит, зрячий человек видит разнообразные формы; так следует рассматривать бодхисаттву, полностью отказывающегося от даяния, ни во что не впадая.
Субхути, те сыновья или дочери благородной семьи, что получают это наставление Дхарме, его заучивают, читают, понимают и правильно и досконально проповедуют другим во всех подробностях, ведомы и видимы Татгагате. Все те живые существа создадут немыслимое множество заслуг.
Субхути, по сравнению с мужчиной или женщиной, которые на рассвете полностью жертвуют телами, числом равными песчинкам в реке Ганг, - и также жертвуют телами, числом равными песчинкам в реке Ганг в полдень и вечером, и таким же числом тел полностью жертвуют в течение многих сотен тысяч десяти миллионов, сотен миллиардов кальп[footnoteRef:42], - если кто-то, услышав это наставление Дхарме, его не отвергнет, он создаст благодаря этому неизмеримо больше заслуг, неисчислимых, невообразимых. Что говорить о заслугах того, кто, записав это наставление, примет его, заучит, прочтёт, поймёт и правильно и досконально проповедает другим во всех подробностях? [42:  Числительные «десять миллионов» (санскр. koti, тиб. bye ba) и «сто миллионов» (санскр. niyuta, тиб. khrag khrig обычно используются для обозначения громадных чисел.] 

Субхути, это наставление о Дхарме немыслимо и несравнимо с чем-либо[footnoteRef:43]. Оно было проповедано Татхагатой ради блага живых существ, правильно вступивших в высшую колесницу. Те, кто принимает это наставление о Дхарме, его заучивает, читает, понимает и правильно и досконально проповедует его другим во всех подробностях, ведомы и видимы Татхагате. Все те живые существа будут наделены невообразимым множеством заслуг. Наделённые немыслимым множеством заслуг, несравненных, безмерных и безграничных, все те живые существа обретут и поддержат моё просветление. По какой причине? Субхути, это наставление о Дхарме не способны услышать те, кто ценит низшие [колесницы], кто рассматривает «я», рассматривает «живое существо», рассматривает «существо», рассматривает «личность». Те, кто рассматривает «личность», не способны услышать, принять, заучить, прочесть и понять это наставление, потому что так не бывает. [43:  В изданиях Tog Palace, Lanchou и малом здесь вставлена дополнительная фраза (хотя она отсутствует в издании Lhasa Zhol и в санскритском издании Конзе): «Нужно понимать, что так же немыслимо и созревание этого».] 

Субхути, в каком бы месте на земле ни проповедовалась эта сутра, то место на земле станет достойным поклонения мира, богов, людей и асуров. То место на земле станет достойным простираний и обходов. То место на земле станет подобным храму[footnoteRef:44]. [44:  Тиб. mchod rten, санскр. caitya (caitabhuta). Санскритское слово «ступа» также переводится тем же тибетским словом mchod rten, но в санскритском тексте - caitya. Выше в тексте фраза mchod rten du gyur была переведена как «истинный храм». Здесь тибетская фраза mchod rten lta bur ‘gyur ro переведена как «станет подобным храму».] 

Субхути, какие бы сын или дочь благородной семьи ни приняли слова такой сутры, как эта, ни выучили, прочли и поняли её, они будут мучиться; будут тяжко мучиться[footnoteRef:45]. По какой причине? Субхути, любые неблагие деяния в прошлых рождениях, что были совершены теми живыми существами и привели бы к перерождению в низших мирах, благодаря мукам в этой самой жизни будут очищены и те существа достигнут просветления будды. [45:  «Мучиться» (тиб. mnar ba, санскр. paribhuta). Конзе переводит санскритское paribhuta как «униженный», а Шопен - как «осмеянный». Однако Апте (p. 982) определяет paribhuta как «1. Повластный, покорённый. 2. Пренебрегаемый, ущемлённый». Тибетское mnar ba также в целом означает пытку или нестерпимую боль. В тибетском комментарии Чоне Драгпы (стр. 119-120) перечисляются «разнообразные болезни и ссоры, споры, обнажение пороков и связей, избиение и пр.». Шопен указывает (прим. 11, стр. 137), что «неблагая карма может быть уничтожена вследствие оскорблений со стороны других за принятие определённой практики или положения», но общая позиция, судя по всему, состоит в том, что неблагая карма устраняется разнообразными страданиями.] 

Субхути, я ясно вижу, что в прошлый период, в кальпы, что неисчислимее даже неисчислимого, запредельнее даже запредельного[footnoteRef:46], задолго до Татхагаты, Архата, Истинно Совершенного Будды Дипанкары было восемь миллионов четыреста тысяч десятков миллионов ста миллиардов будд, которым я угождал, и, угодив им, не огорчал их. Субхути, то множество заслуг, что я накопил, угождая всем тем буддам-бхагаванам и не огорчая их, не сравнимо с множеством заслуг того, кто в будущий период, в конце пяти столетий, примет эту сутру, её заучит, прочтёт и поймёт. Субхути, предыдущее множество [моих] заслуг даже не приблизится[footnoteRef:47] к его сотой, тысячной, стотысячной части; [те заслуги] не поддаются исчислению, измерению, вычислению, уподоблению, сопоставлению или сравнению. [46:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace - «запредельно», что соответствует санскриту. В изданиях Lanchou и малом - «перед».]  [47:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace - mi pod; в изданиях Lanchou и малом - nye bar mi ‘gro. Обе фразы могут быть переводами санскритского nopaiti - «приблизиться».] 

Субхути, в то время сыновья или дочери благородной семьи обретут такое множество заслуг, что, если бы я выразил их в словах, живые существа обезумели бы, они были бы потрясены.
Субхути, поскольку это наставление о Дхарме немыслимо, его созревание также воистину следует называть немыслимым».
Почтенный Субхути ответил Бхагавану: «Бхагаван, как же тому, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, следует жить, как практиковать, как обуздывать свой ум?».
Бхагаван сказал: «Субхути, тому, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, следует думать так: «Я полностью выведу всех живых существ за пределы печали в нирвану без остатка скандх. И, хотя все без исключения бесчисленные живые существа будут таким образом выведены за пределы печали, ни одно живое существо таким образом не будет выведено за пределы печали». По какой причине? Субхути, если бодхисаттва различает «живое существо», его нельзя назвать «бодхисаттвой». Также, если он различает «личность», его нельзя назвать «бодхисаттвой».
По какой причине? Субхути, потому что дхармы, именуемой «тот, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв», вообще не существует.
Субхути, как ты думаешь, существует ли вообще Дхарма, явно и всецело постигнутая Татхагатой от Татхагаты Дипанкары - непревзойдённое полное совершенное просветление?».
Почтенный Субхути ответил Бхагавану: «Бхагаван, Дхармы, явно и всецело постигнутой Татхагатой от Татхагаты Дипанкары - непревзойдённого полного совершенного просветления - вообще не существует».
Бхагаван сказал почтенному Субхути: «Верно, Субхути, верно. Дхармы, явно и всецело постигнутой Татхагатой от Татхагаты Дипанкары - непревзойдённого полного совершенного просветления - вообще не существует. Субхути, если бы Дхарма, явно и всецело постигнутая Татхагатой от Татхагаты Дипанкары - непревзойдённое полное совершенное просветление - так или иначе существовала, Татхагата Дипанкара не предсказал бы мне: «Юный брахман, в будущем ты станешь Татхагатой, Архатом, Истинно Совершенным Буддой по имени Шакьямуни». Субхути, раз той Дхармы, что была явно и всецело постигнута Татхагатой - непревзойдённого полного совершенного просветления - вообще не существует, Татхагата Дипанкара и предсказал мне: «Юный брахман, в будущем ты станешь Татхагатой, Архатом, Истинно Совершенным Буддой по имени Шакьямуни». По какой причине? Субхути, слово «татхагата» является эпитетом таковости реальности[footnoteRef:48]. [48:  Тиб. Yang dag pa de zhin nyid, санскр. bhuta-tathataya.] 

Субхути, если кто-то скажет: «Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда, явно и всецело постиг непревзойдённое полное совершенное просветление», он скажет неправду. По какой причине? Субхути, Дхармы, явно и всецело постигнутой Татхагатой - непревзойдённого полного совершенного просветления - вообще не существует. Субхути, Дхарма, явно и всецело постигнутая[footnoteRef:49] Татхагатой, не истинна и не ложна. Следовательно, Татхагата учил, что «все дхармы - суть дхармы будды». Субхути, «все дхармы» - суть не-дхармы. Потому сказано, что «все дхармы суть дхармы будды». Субхути, например, это подобно человеку, наделённому телом[footnoteRef:50], и это тело стало большим». [49:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace, а также в гильгитском фрагменте - так же, как и в данном переводе. В издании Lanchou и малом, а также в одном из нескольких санскритских изданий, с которыми сверялся Конзе (Partiger) есть дополнительная фраза «или проповедана».]  [50:  В изданиях Lanchou и малом - «существу, наделённому человеческим телом».] 

Почтенный Субхути ответил: «Бхагаван, о проповеданном Татхагатой «человеке, наделённом телом, чьё тело стало большим», Татхагата учил как о не-теле. Потому сказано: «Наделённый телом, и это тело стало большим».
Бхагаван сказал: «Верно, Субхути. Если бы бодхисаттва сказал: «Я полностью выведу живых существ за пределы печали», его было бы нельзя назвать «бодхисаттвой». По какой причине? Субхути, существует ли вообще дхарма, именуемая «бодхисаттвой?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван, не существует».
Бхагаван сказал: «Следовательно, Субхути, Татхагата учил, что «все дхармы не имеют живого существа, не имеют существа, не имеют личности».
Субхути, если бы бодхисаттва сказал: «Я создам благоустроенные поля», и о нём следовало бы сказать так же[footnoteRef:51]. По какой причине? Субхути, благоустроенные поля, называемые «благоустроенными полями», - это те, о которых Татхагата учил как о «неблагоустроенных». Поэтому их называют «благоустроенными полями». Субхути, о бодхисаттве, понимающем, что дхармы бессамостны, говоря «дхармы бессамостны», Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда говорит как о бодхисаттве, именуемом «бодхисаттвой»[footnoteRef:52]. [51:  «Так же» здесь означает «его нельзя назвать «бодхисаттвой». См. Шопена (n.15, p.138).]  [52:  В изданиях Lhasa Zhol и Tog Palace, а также в гильгитском фрагменте слово «бодхисаттва» повторяется дважды. В изданиях Lanchou и малом, как и в санскритском издании Конзе за словом «бодхисаттве» следует «махасаттвой».] 

Субхути, как ты думаешь, обладает ли Татхагата плотским оком?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. Татхагата обладает плотским оком».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, обладает ли Бхагаван божественным оком?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. Татхагата обладает божественным оком».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, обладает ли Бхагаван оком мудрости?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. Татхагата обладает оком мудрости».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, обладает ли Татхагата оком Дхармы?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. Татхагата обладает оком Дхармы».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, обладает ли Татхагата оком будды?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. Татхагата обладает оком будды».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, если было бы столько рек Ганг, сколько песчинок в реке Ганг, и было бы столько миров, сколько песчинок во всех этих реках Ганг, много было бы тех миров?».
Субхути ответил: «Много, Бхагаван. Тех миров было бы много».
Бхагаван сказал: «Субхути, сколько бы живых существ ни обитало в тех мирах, я всецело знаю потоки их умов, состоящие из различных мыслей[footnoteRef:53]. По какой причине? Субхути, о так называемом «потоке ума» Татхагата учит как о не-потоке. Потому его называют «потоком ума». По какой причине? Субхути, это так, поскольку прошлое сознание не существует как наблюдаемое и будущее сознание не существует как наблюдаемое, и нынешнее сознание не существует как наблюдаемое. [53:  «Различные мысли» (санскр. nanabhavae, тиб. bsam pa tha dad pa) Конзе переводит как «многообразные», а Шопен - как «разнообразные», но в тибетском переводе санскритское bhavae - это «мысли» или «наклонности» (тиб. bsam pa).] 

Субхути, как ты думаешь, если кто-то, до краёв наполнив эту мировую систему из миллиарда миров сокровищами семи видов, совершил бы даяние, по-твоему, этот сын или дочь благородной семьи создали бы благодаря этому великое множество заслуг?».
Субхути ответил: «Великое, Бхагаван. Великое, Сугата».
Бхагаван сказал: «Верно, Субхути, верно. Тот сын или та дочь благородной семьи создали бы благодаря этому великое множество заслуг. Субхути, если бы множество заслуг было множеством заслуг, Татхагата не учил бы о великом множестве заслуг, именуемом «множеством заслуг».
Субхути, как ты думаешь, следует ли рассматривать кого-то как Татхагату благодаря полному осуществлению формного тела?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. Не следует рассматривать кого-то как Татхагату благодаря полному осуществлению формного тела. По какой причине? Бхагаван, «полное осуществление формного тела», - это то, о чём Татхагата учил как не о полном осуществлении; потому это именуют «полным осуществлением формного тела».
Бхагаван сказал: «Субхути, как ты думаешь, следует ли рассматривать кого-то как Татхагату благодаря признакам совершенства?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. Не следует рассматривать кого-то как Татхагату благодаря признакам совершенства. По какой причине? О том, о чём Татхагата проповедовал как о признаках совершенства, он учил как о признаках не-совершенства; потому их именуют «признаками совершенства».
Бхагаван сказал: «Субхути, что ты об этом думаешь? Если [другие] полагают, будто Татхагата считает: «Я являю Дхарму», - Субхути, не рассматривай это так, потому что Дхармы, которую являет Татхагата, вообще не существует. Субхути, если кто-то скажет: «Татхагата являет Дхарму», - Субхути, он будет противоречить мне, поскольку такого не существует и потому это утверждение ложно. По какой причине? Субхути, той явленной Дхармы, именуемой «явленная Дхарма», на которую указывают слова «явленная Дхарма», вообще не существует».
Почтенный Субхути сказал Бхагавану: «Бхагаван, в будущем будут ли живые существа, которые, услышав таким образом явленную[footnoteRef:54] Дхарму, обретут в неё ясную веру?». [54:  В трёх других тибетских текстах - «объяснённую» (тиб. bshad pa). В «Текстовом примечании к тому 9b» (стр. 117, прим. 6) Шопен, похоже, реконструирует санскритское «объяснение» (санскр. (bhasyama)nae) и цитирует несколько изданий, в которых приведён санскритский эквивалент «объяснения». Конзе опускает глагол.] 

Бхагаван сказал: «Субхути, они - и не живые существа, и не-неживые существа. По какой причине? Субхути, о так называемых «живых существах» Татхагата учил как о не-живых существах, потому их именуют «живыми существами».
Субхути, как ты думаешь, существует ли вообще та дхарма, которую явно и всецело постиг Татхагата - непревзойдённое полное совершенное просветление?».
Почтенный Субхути ответил: «Бхагаван, той дхармы, которую явно и всецело постиг Татхагата - непревзойдённого полного совершенного просветления, вообще не существует». Бхагаван сказал: «Верно, Субхути, верно. Для него[footnoteRef:55] даже малейшей дхармы не существует, и он её не наблюдает[footnoteRef:56]. Потому это именуют «непревзойдённым полным совершенным просветлением». [55:  В текстах Lhasa Zhol и Tog Palace - просто «это» (тиб. de), в то время как в Lanchou и малом текстах - «для этого» (или «там») (тиб. de la). В издании Конзе и гильгитском фрагменте - санскритское tatra («для этого» или «там»).]  [56:  В Lanchou и малом текстах противоположная последовательность, т.е. «не наблюдаемая и не существующая».] 

Субхути, та дхарма равнозначна [самой себе], ибо для неё вообще не существует неравнозначности[footnoteRef:57]; потому её именуют «непревзойдённым полным совершенным просветлением». То непревзойдённое полное совершенное просветление - равнозначное бессамостному, без живого существа, без существа, без личности - явно и всецело постигнуто посредством всех добродетельных дхарм. Субхути, о добродетельных дхармах, называемых «добродетельными дхармами», Татхагата учил как о просто не-дхармах, и потому их именуют «добродетельными дхармами». [57:  В Lanchou и малом текстах - «неравнозначности и равнозначности там не существует», но в санскритском издании Конзе и в гильгитском фрагменте - «только для этого вообще не существует равнозначности» (санскр. na tatra kiecid visamas).] 

Субхути, по сравнению с сыном или дочерью благородной семьи, которые соберут множество сокровищ семи видов размером примерно с царицу гор Сумеру, существующие в миллиардах миров, и совершат даяние, если кто-то возьмёт из этой запредельной мудрости всего одну гатху в четыре строки и проповедает её другим, Субхути, то предыдущее множество заслуг не приблизится даже к сотой доле множества его заслуг, никак с ним не сравнится.
Субхути, что ты об этом думаешь? Если [другие] полагают, будто Татхагата считает: «Я освобождаю живых существ», - Субхути, не рассматривай это так. По какой причине? Субхути, тех живых существ, которых освобождает Татхагата, вообще не существует. Субхути, если бы Татхагата освободил некое живое существо, это само по себе было бы цеплянием Татхагаты за «я», цеплянием за «живое существо», цеплянием за «существо», цеплянием за «личность». Субхути, так называемое «цепляние за «я» есть то, о чём Татхагата учит как о не-цеплянии, и всё же обычные существа, подобные детям, за него цепляются. Субхути, о так называемых «существах, подобных детям», Татхагата учил как о просто не-существах; потому их именуют «существами, подобными детям».
Субхути, как ты думаешь, следует ли рассматривать кого-то как татхагату благодаря признакам совершенства?».
Субхути ответил: «Нет, Бхагаван. Не следует рассматривать кого-то как татхагату благодаря признакам совершенства».
Бхагаван сказал: «Верно, Субхути, верно. Не следует рассматривать кого-то как татхагату благодаря признакам совершенства. Субхути, если рассматривать кого-то как татхагату благодаря признакам совершенства, даже царь-чакравартин был бы татхагатой. Поэтому не следует рассматривать кого-то как татхагату благодаря знакам совершенства».
Почтенный Субхути сказал Бхагавану: «Бхагаван, насколько я понимаю смысл сказанного Бхагаваном, не следует рассматривать кого-то как татхагату благодаря признакам совершенства».
Тут Бхагаван изрёк следующую строфу:
«Видящие меня как форму, познающие меня как звук, поступают неправильно, отбросив[footnoteRef:58] [главное], [58:  В Lanchou и малом текстах - «вступили на ложный путь» (тиб. log pa’i lam du zhugs pa ste), но в текстах Lhasa Zhol и Tog Palace - «неверно вступили, отбросив» (тиб. log par spong bas zhugs pa ste), что соответствует санскриту в издании Конзе и в гильгитском фрагменте (mithya-prahana-prasota).] 

И неспособны видеть меня.
Будды - созерцаемая дхармата[footnoteRef:59]; проводники [на Пути] - Дхармакая. [59:  Санскритское слово дхармата (тиб. chos nyid) указывает на природу дхарм, или явлений. Здесь оно означает абсолютную природу явлений, а не просто относительную природу или учение (согласно переводу Конзе и Шопена).] 

Поскольку дхармата непознаваема, её невозможно познать»[footnoteRef:60]. [60:  В тибетском комментарии Чоне Драгпы (стр. 141) сказано: «Причина невидения (в первой школе) необходимости рассматривать Дхармакаю будд, природное тело, как тело абсолютной природы (дхармату) - и тела проводников, будд, дхарматы, абсолютной истины, не является объектом осознавания, связанного цеплянием за истинность, поскольку Дхармакаю нельзя познать таким осознаванием». См. также обсуждение этого вопроса в комментарии Камалашилы (стр. 259a-b).] 

«Субхути, что ты об этом думаешь? Если кто-то цепляется за то, что «Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда [является таковым] благодаря признакам совершенства», Субхути, ты не должен так это рассматривать, ибо, Субхути, Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда не постигает явно и всецело непревзойдённое полное совершенное просветление благодаря знакам совершенства.
Субхути, если кто-то цепляется за то, что «некая дхарма обозначена как разрушенная или уничтоженная[footnoteRef:61] теми, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв», это не следует так рассматривать. Те, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, не обозначили никакую дхарму как разрушенную или уничтоженную. [61:  Санскр. kasyacid dharmasya vinasae prajnapta uccedo va (veti), тиб. chos la la zhig rnam par bshig gam, chad par btags pa.] 

Субхути, по сравнению с сыном или дочерью благородной семьи, которые, до краёв наполнив сокровищами семи видов столько миров, сколько песчинок в реках Ганг, совершили даяние, если бодхисаттва достиг [уровня] терпения [в осознании] дхарм бессамостными и нерождёнными[footnoteRef:62], созданное им благодаря этому множество заслуг было бы неизмеримо большим. Помимо того, Субхути, множество заслуг не должно быть обретено тем бодхисаттвой». [62:  В тексте Lhasa Zhol - «бессамостными и нерождёнными», как и в санскритском издании Конзе (niratmakesv anutpattikesu). В гильгитском фрагменте - просто «бессамостными» (niratmakesu), а «нерождёнными» опущено. Lanchou и малый тексты согласуются с изданием Lhasa Zhol в «бессамостными и нерождёнными», но в них мы читаем (материал в скобках - из комментария Чоне Драгпы, стр. 143): «...если любой бодхисаттва (непосредственно постигнет смысл) бессамостного, (опираясь на это) учение Дхармы (текста о запредельной мудрости) и достигнет (великого) терпения в отношении (феномена) нерождённости.».] 

Почтенный Субхути ответил: «Бхагаван, разве множество заслуг не должно быть обретено тем бодхисаттвой?».
[bookmark: _GoBack]Бхагаван сказал: «Субхути, обретай, не цепляясь ошибочно[footnoteRef:63]. Потому это именуют «обретением». [63:  «Субхути, обретай, не цепляйся ошибочно» (тиб. rab ‘byor, yongs su gzung mod kyi, log par mi gzung ste; санскр. parigrahitavyae nograhitavyae). С санскрита буквально: «должно быть обретено, Субхути, не должно быть ухвачено».] 

Субхути, если кто-то скажет: «Татхагата приходит или уходит, стоит или лежит», - он не понимает объяснённый мною смысл. По какой причине? Субхути, Татхагата (Так Ушедший) никуда не уходит и ниоткуда не приходит. Потому говорят: «Татхагата, Архат, Истинно Совершенный Будда».
Субхути, что если сын благородной семьи или дочь благородной семьи сотрут столько частиц земли, сколько существует в мировой системе из миллиарда миров, к примеру, таких, как этот, в порошок, подобный собранию мельчайших частиц? Субхути, как ты думаешь, будет ли многочисленным такое собрание мельчайших частиц?».
Субхути ответил: «Да, Бхагаван. То собрание мельчайших частиц будет многочисленным. По какой причине? Бхагаван, если было бы такое собрание, Бхагаван не сказал бы «собрание мельчайших частиц». По какой причине? О том «собрании мельчайших частиц», проповеданном Бхагаваном, Татхагата учил как о не-собрании. Потому его именуют «собранием мельчайших частиц». О той «мировой системе из миллиарда миров», проповеданной Бхагаваном, Татхагата учил как о не-системе. Потому её именуют «мировой системой из миллиарда миров». По какой причине? Потому что, Бхагаван, если бы была мировая система, это само по себе было бы цеплянием за плотное. О том, что было проповедано Татхагатой как о цеплянии за плотное, Татхагата учил как о не-цеплянии. Потому это именуют «цеплянием за плотное».
Бхагаван сказал: «Субхути, цепляние за плотное само по себе есть условность; та дхарма не существует так, как о ней говорят, но всё же за неё цепляются обычные существа, подобные детям. Субхути, если кто-то скажет: «Татхагата проповедовал представление о «я», Татхагата проповедовал представление о «живом существе», представление о «существе», представление о «личности», - Субхути, будут ли это правильные слова?».
Субхути ответил: «Неправильные, Бхагаван. Неправильные, Сугата. По какой причине? Бхагаван, проповеданному Татхагатой представлении о «я» Татхагата учил как не-представлению. Потому говорят: «представление о «я».
Бхагаван сказал: «Субхути, те, кто правильно вступил в колесницу бодхисаттв, так должны знать, должны видеть, должны оценивать все дхармы; они должны оценивать[footnoteRef:64] их, не пребывая ни в каком различении их как дхарм. По какой причине? Субхути, потому что различение дхарм, называемое «различением дхарм», проповедано Татхагатой как не-различение. Потому говорят: «различение дхарм». [64:  В Lanchou и малом текстах - «знать» (тиб. shes).] 

Субхути, по сравнению с бодхисаттвой-махасаттвой, который, до краёв наполнив немыслимые и неисчислимые мировые системы семью видами сокровищ, совершит даяние, если сын или дочь благородной семьи, взяв[footnoteRef:65] всего одну гатху в четыре строки из этой совершенной мудрости, заучат или прочтут, или поймут, или правильно и досконально проповедают её другим во всех подробностях, благодаря этому они создадут неизмеримо больше заслуг, неисчислимых, невообразимых. [65:  Хотя в Lanchou и малом текстах - «написав» (тиб. bris), в изданиях Lhasa Zhol и в Tog Palace - «взяв» (тиб. blang), что соответствует санскритскому изданию Конзе и гильгитскому фрагменту (санскр. udgohya). Более того, в комментарии Камалашилы объясняется, что «взяв» (тиб. blang) означает «чтение в декламации» (тиб. blangs nas zhes bya ba ni kha ton du bkhlags pa’o).] 

Как следует правильно и досконально обучать? Точно так же, как обучать неправильно и недосконально. Потому говорят: «правильно и досконально обучать».
Как на звезду, на мираж, на светильник, на иллюзию, на каплю росы, на пузырь, на сновидение, на вспышку молнии, на облако - так смотри на всё составное».
Когда Бхагаван изрёк эти слова, старейший[footnoteRef:66] Субхути, те бодхисаттвы[footnoteRef:67] и четыре вида учеников - бхикшу, бхикшуни, упасаки и упасики[footnoteRef:68], а также весь мир с богами, людьми, асурами и гандхарвами возрадовались и восславили учение Бхагавана. [66:  «Старейший» (санскр. sthavira, тиб. gnas brtan).]  [67:  В трёх остальных тибетских текстах - «те бхикшу, те бодхисаттвы...».]  [68:  Упасаки и упасики - миряне и мирянки, принявшие пожизненные обеты практикующего мирянина. Послушников и послушниц можно отнести к категории полностью посвящённых монахов и монахинь - бхикшу и бхикшунь.] 

На этом завершена Великая махаянская сутра о запредельной мудрости, именуемая «Ваджрное отсечение».
Колофон был найден в каталоге издания Lhasa Zh№ Zhol собрания тибетских переводов Слова Будды (bkO’^g’	(bka’ gyur). В указателе ACIP (Advisary Council
on the Intellectual Property) сказано, что издание

Lhasa Zhol было составлено в 1934 году по просьбе Тринадцатого Далай-ламы. Тем не менее, отдельные тексты в издании Lhasa Zhol были переведены ранее, в различные периоды времени. Полностью Колофон гласит:
«Со стр. 215, фронтальная сторона (до стр. 235, задняя сторона), «Запредельная мудрость из трёх сотен строф», или «Ваджрное отсечение». Один раздел (bam bo). Составлена с доработкой перевода индийского настоятеля Силендры Бодхи и Еше Де по новым языковым стандартам».
Колофон к тексту Lhasa Zhol
Составлена с доработкой перевода индийского настоятеля Силендры Бодхи и Еше Де согласно новым языковым нормам.
Колофон к переводу на английский язык
Этот перевод «Сутры ваджрного отсечения» основан на тексте тибетского издания Lhasa Zhol, который был сравнён с разнообразными другими тибетскими печатными изданиями, а также с санскритскими вариантами. Кроме того, были приняты во внимание несколько более ранних превосходных переводов сутры на английский язык. Перевод был завершён 22 марта 2002 г. в тибетском буддийском медитационном центре «Чандракирти», близ Нельсона, Новая Зеландия, гелонгом Тхубтеном Цхультримом (американский буддийский монах Джордж Чуринофф).
Первое доработанное издание, включающее в себя мелкие исправления переводчиком, вышло в июне 2007 г.
Перевод Майи Малыгиной с английского на русский язык взят из книги Ламы Сопы Ринпоче «Счастливая смерть, удачное перерождение: как помочь близкому этого достичь» (М., 2017).


